




El revés de la nación





El revés de la nación:
Territorios salvajes, fronteras y tierras de nadie 

Margarita Serje

Universidad de los Andes
Facultad de Ciencias Sociales

Departamento de Antropología
Centro de Estudios Socioculturales e Internacionales-ceso



Primera edición: julio de 2005
Primera reimpresión: enero de 2011

© Margarita Serje

© Universidad de los Andes 
Facultad de Ciencias Sociales, Departamento de Antropología,  
Centro de Estudios Socioculturales e Internacionales (CESO)

Ediciones Uniandes
Carrera 1a núm. 19-27, ediicio AU 6, piso 2
Bogotá, D. C., Colombia
Teléfonos: 3394949 – 3394999, ext. 2133
http://ediciones.uniandes.edu.co
infeduni@uniandes.edu.co

ISBN: 978-958-695-174-6

Diseño de cubierta: AZ Estudio (http://azetaestudio.com/)
Ilustración carátula: Adrian Jursich
Corrección de pruebas: Ella Suárez
Diagramación: Leonardo Cuéllar
Impresión: Nomos Impresores
Diagonal 18 Bis núm. 41-17
Teléfono: 208 65 00
Bogotá, D. C., Colombia

Impreso en Colombia - Printed in Colombia

Todos los derechos reservados. Esta publicación no puede ser reproducida ni en su todo ni en sus 
partes, ni registrada en o transmitida por un sistema de recuperación de información, en ninguna 
forma ni por ningún medio sea mecánico, fotoquímico, electrónico, magnético, electro-óptico, por 

fotocopia o cualquier otro, sin el permiso previo por escrito de la editorial.

Serje de la Ossa, Margarita Rosa  
 
El revés de la nación: territorios salvajes, fronteras y tierras de nadie / Margarita Serje. -- Bogotá: 
Universidad de los Andes, Facultad de Ciencias Sociales, Departamento de Antropología, CESO, 
Ediciones Uniandes, 2011.
 368 pp. ; 17 x 24 cm.

 ISBN 978-958-695-174-6

 1 Tierras nacionales -- Colombia 2. Tierras baldías – Colombia 3. Uso de la tierra -- Colombia 
I. Universidad de los Andes (Colombia). Facultad de Ciencias Sociales. Departamento de 
Antropología II. Universidad de los Andes (Colombia). CESO Tít.

 CDD. 333.731 SBUA



A Julio y Margarita





ix

Agradecimientos

Este libro nace de mi tesis doctoral en antropología social y etnología, titu-

lada L’Envers de la Nation : La nature et la nature des choses dans les territoires 

sauvages et no man’s lands en Colombie, que fue presentada y sustentada públi-

camente en l´École des Hautes Études en Sciences Sociales, en París, el 12 de 

septiembre del 2003.

A Philippe Descola, agradezco su apoyo como director de tesis y su visión 

amplia de las cosas, que me ayudó a despejar el camino para abordar un tema 

que a primera vista desborda los límites de la disciplina. De las largas conversa-

ciones y discusiones con Eduardo Subirats, Saskia Loockhartt, Roberto Pineda 

Camacho y Erna von der Walde surgieron perspectivas e ideas que fueron deci-

sivas para este trabajo. También fue crucial el haber tenido la oportunidad de 

estructurar y discutir el capítulo referente al paisaje, en el marco del seminario 

que sobre este tema dirige Jacques Leenhardt en l´EHESS.

Para llevar a cabo la investigación fueron fundamentales las becas que 

recibí por parte de Colfuturo y del Institut Français d´Etudes Andines (IFEA). 

También lo fue el apoyo institucional que me brindaron en Bogotá el Instituto 

Colombiano de Antropología e Historia (ICANH), la Biblioteca Luis Ángel 

Arango y su director, Jorge Orlando Melo, quien me hizo valiosas observacio-

nes y sugerencias, y la gerencia de Desarrollo y Paz del Programa de Naciones 

Unidas para el Desarrollo (PNUD) en Colombia y su director de entonces, 

Fernando Herrera Araújo.

Agradezco de manera especial la lectura y los comentarios que genero-

samente me hicieron sobre partes del manuscrito Fernán González, Augusto 

Gómez, María Clemencia Ramírez, Santiago Villaveces, Christopher Britt, 



Christian Gros, Fernando Cubides, Carl Langebaek, Darío Fajardo, Marie Roué y 

Daniel Pécaut, así como las entrevistas que sostuve con Juana Escobar y Claudia 

Leal. Mis agradecimientos también para Marie Claude Acero-Dubail, por su 

ayuda con la traducción; a Gonzalo Martínez con la corrección de los textos y a 

Fernando Salazar con los mapas. 

Por último, sin el apoyo y el afecto incondicionales de varias personas no 

habría podido sobrevivir a la demencia de una tesis doctoral. Gracias muy espe-

ciales a Roberto y Marie Claude Acero y a Brigitte Lataud, con quienes siempre 

pude contar en París. Y ni siquiera sé cómo comenzar a expresar lo que signi-

icaron la generosidad y la paciencia de mi familia, en especial de mis padres, 

Julio C. Serje y Margarita de la Ossa, y de Manuel y Antonio Salazar, mis hijos. 



Tabla de contenido

i. Las vastas y abandonadas regiones nacionales 13

1. El revés de la nación 15
Territorios salvajes, fronteras y tierras de nadie 19
El Estado y la nación desde la perspectiva de su relación con la periferia 25
La noción naturalista de la historia y el “efecto Montesquieu” 32
El oscuro objeto del contexto 36

2. El poder del contexto 45
El contexto como problema 49
La economía del contexto 58
El teatro del mundo 61
La situación dramática: los estudios regionales en Colombia 68

ii. La puesta en escena 77

3. Nación y paisaje 79
La América equinoccial de Humboldt 83
Tipos y monumentos 105
Los políticos-geógrafos del siglo XIX 115

4. La imaginación geopolítica 135
La invención de la frontera 146
El mito de la frontera 153
Los límites de la frontera 166

5. La ley del monte 177
La Leyenda Negra  178
“Jugué mi corazón al azar y me lo ganó la violencia” 186
“Tierra sin hombres para hombres sin tierra” 193
Los campos minados 203



iii. Escenas cotidianas en los confines de la nación 213

6. El paraíso fantasma 215
La selva escoge a sus hijos 220
“Un mapamundi donde no aparezca Utopía  

    no merece siquiera ser visto”: Oscar Wilde 230
Los huérfanos de la patria 233
Los últimos nómadas verdes 241
“Si John Lennon viviera sería mamo” 245
Los cargueros 252

7. La política del enclave 257
La hojarasca 261
Seguridad e ilegalidad 272
Paciicación 280
Conservación y desarrollo 288

8. En el país del espejo 299
El teatro de la guerra 303
La aporía de lo salvaje 307
Alteridad y resistencia 311

Índice de figuras y mapas 319

Bibliografía 321

Anexo 
Bibliografía sobre estudios regionales  
en Colombia 341



i
Las vastas y abandonadas regiones nacionales





15

1. El revés de la nación

“Colombia luce como un gran rompecabezas, con extensas áreas clara-

mente deinidas de inluencia de narcotraicantes o grupos armados, y zonas 

aún en disputa”, airma una crónica de la prensa.1 Efectivamente, Colombia 

aparece como un país fragmentado. Una serie de ejércitos privados, de guerri-

llas y de grupos paramilitares le disputan al Estado el control territorial. Esta 

situación no es, sin embargo, novedosa: el Estado colonial no logró nunca impo-

ner su dominio en la totalidad del territorio de lo que hoy constituye Colombia. 

Durante los tres siglos de ocupación colonial se consolidó una serie de espacios 

articulados al proyecto de urbanización, a la producción y al comercio metro-

politanos que ocuparon, grosso modo, el eje Norte-Sur de las tres cordilleras y la 

costa Caribe entre los ríos Sinú y Magdalena. Paralelamente, hubo otro conjunto 

de zonas que se marginaron de este ordenamiento, debido a razones múltiples, 

que se presentaron muchas veces de manera simultánea: frentes de resistencia 

indígena o cimarrona, una extrema diicultad de acceso que las deinió en tér-

minos de aislamiento, sus características climáticas y naturales y/o la carencia 

de recursos identiicados como interesantes o explotables que las hacían poco 

atractivas para el poblamiento colonial. Entre estas regiones se pueden con-

tar la Alta Guajira, la Sierra Nevada de Santa Marta, la serranía del Perijá, el 

Catatumbo y el valle medio del río Magdalena, la serranía de San Lucas, el Alto 

1 “Bojayá desnuda el drama de una guerra territorial sin Estado”, AFP, 10 de mayo de 2002.



16 Margarita Serje

Sinú y San Jorge, el Darién, el litoral pacíico, el piedemonte oriental y la mayor 

parte de la Amazonía y la Orinoquía. Más de la mitad del territorio nacional.

Se convierten desde entonces en “conines” y territorios de refugio para las 

poblaciones marginales en la sociedad colonial (los “arrochelados”, que, ade-

más de indios bravos y esclavos fugitivos, incluían toda la gama de mestizos, 

zambos y mulatos, así como colonos pobres españoles venidos ilegalmente, 

hechiceras y hierbateras, desertores, vagabundos e incluso leprosos), como 

también para el conjunto de actividades ilegales asociadas al contrabando (de  

esclavos, armas, ron, harinas, tabaco). Este espacio permitió el desarrollo  

de sociedades de resistencia, relativamente autónomas, producto de nuevas 

alianzas y coniguraciones indígenas, como en el caso de la Sierra Nevada de 

Santa Marta, el de la Alta Guajira o el del Catatumbo; o indígenas y cimarro-

nas, como en el caso del Darién y del litoral pacíico; o mestizas, como en el 

caso del Medio Magdalena o de la serranía de San Lucas. Fueron habitados por 

poblaciones de “libres de todos los colores” y por diversos grupos de arroche-

lados, lo que los convirtió en objeto de una ambiciosa empresa de refundación 

adelantada por la Administración borbónica a inales del siglo XVIII, que no 

logró a fondo su cometido. Para la república naciente del siglo XIX, eran consi-

derados como “baldíos” que guardaban enormes tesoros y oportunidades, que 

iban desde riquezas minerales y vegetales hasta la posibilidad de abrir canales 

interoceánicos y rutas luviales que cruzaran el continente.

Desde la Constitución de 1863 se estableció que estas “enormes extensiones 

selváticas”, de gran potencial económico e incapaces de gobernarse a sí mismas 

por estar pobladas de tribus salvajes, fueran administradas directamente por el 

Gobierno central para ser colonizadas y sometidas a mejoras. Se conocen desde 

entonces como territorios nacionales, tutelados por un régimen especial. A ina-

les del siglo XIX la República decide entregar el control de estas mismas regiones 

a la Iglesia católica, a través de un convenio con el Vaticano. Allí se deinieron 

como territorios salvajes, “habitados por aborígenes nómadas o que habitan en 

las selvas vírgenes”2 y se convierten en “territorios de misiones” (mapa 1). Estos 

territorios han sido posteriormente colonizados por varias oleadas de gentes 

desplazadas que han llegado buscando nuevos horizontes, convirtiéndose en 

2 Convenio de Misiones de 1903 (véase también Ley 89 de 1890 y el Convenio de Misiones 1928).



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 17

“fronteras agrícolas” y, posteriormente, en los “frentes de colonización”, que 

han sido siempre considerados problemáticos por las Administraciones. Hoy 

son conocidas como “zonas de orden público”, donde reina el desorden público, 

igual que durante muchos años fueron territorios nacionales, los menos nacio-

nales de los territorios, las “fronteras internas” que están hoy en el ojo del hura-

cán del intenso conlicto armado que vive el país. Se han convertido en los bajos 

fondos del espacio nacional, en su revés, en su negativo. Transformados en 

“vastas soledades”, sus paisajes y sus habitantes se han visto reducidos a pura 

representación.

Mapa 1. “Los territorios salvajes de la administración misional” Víctor Daniel Bonilla, 

Siervos de Dios y amos de indios, 1969.



18 Margarita Serje

El conjunto de relatos que media la relación con estos espacios y sus habi-

tantes históricos gira alrededor de dos imágenes focales. La primera, la de la 

enorme riqueza que encierran. Desde la Conquista las regiones “por explorar” 

en América se han visto como la tierra de promisión. Las exuberantes histo-

rias de El Dorado, localizado en algún lugar de las selvas de la América del Sur, 

atrajeron a miles, en una insaciable búsqueda de riqueza rápida, pletórica y 

fácil. Esta quimera ha marcado permanentemente la relación con estos terri-

torios, que han sido desde entonces el escenario de desaforadas empresas que 

pretenden realizar la promesa de su riqueza. Después de El Dorado, fueron las 

maderas inas, las quinas, los cauchos, las pieles y las plumas. Hoy son las esme-

raldas, los metales preciosos, el petróleo, la marihuana, la coca, la amapola y la 

biodiversidad. Han sido explotaciones de tipo extractivo, intensivo y extensivo.  

De esta forma, estos territorios despiertan el anhelo, a veces incluso el ímpetu, de  

exploración y de descubrimiento de lo “desconocido”: la búsqueda de aventura, 

de lo nativo, de lo indígena. Así, se los celebra como lejanos paraísos perdidos, 

que lo son, por estar a punto de desaparecer, porque precisamente la llegada de 

los exploradores-descubridores lo que augura es su inminente incorporación a 

la economía metropolitana, es decir, su inevitable in. 

La segunda imagen focal es la de su violencia constitutiva. La amenaza 

que representan. Nunca han dejado de ser “tierras de nadie”, “zonas rojas”. Allí 

impera la “ley del monte”, es decir, la imposición de la voluntad del más fuerte, 

sin límites, al amparo de la impunidad, resguardada tras el secreto a voces que 

está a la orden del día en estos lugares salvajizados. Cuando se las ve, se enfocan 

el horror de las masacres, la tortura, las venganzas, humillaciones y violacio-

nes. Se hace énfasis en la larga historia de crímenes “que remiten a otros crí-

menes anteriores y estos a otros aún más anteriores”.3 Constituyen lugares que 

inspiran invariablemente el impulso de domarlos y controlarlos a la brava, el 

único medio para poseer y dominar los territorios vírgenes. El mapa de los que 

fueron una vez los territorios salvajes que se entregaron para ser civilizados a 

las prefecturas y los vicariatos se asemeja enormemente al mapa de las actual-

mente llamadas “fronteras internas”, expresión con la que se resalta el sentido 

3 M. Victoria Uribe, “Matar, rematar y contramatar: las masacres de la Violencia en el Tolima, 

1948-1964”, 1990.



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 19

de frentes de expansión del proyecto nacional, por lo que uno de los aspectos 

centrales con las que éstas se caracterizan es precisamente el de la ausencia del 

Estado. 

El conjunto de representaciones que surgen del juego entre estas dos imá-

genes focales está en la base de los discursos —en el sentido de Foucault— que 

las coniguran como regiones, y a partir de los cuales se articula el proyecto 

nacional. Estas dos imágenes constituyen al tiempo el eje de su producción 

como realidades marcadas por la alteridad. Muestran en su trasescena este 

conjunto de imágenes en las que se reproduce la retórica colonial que ve estas 

tierras de nadie sumidas en las tinieblas primitivas del salvajismo y la barbarie.

Este conjunto de imágenes y discursos son expresión de una de las cues-

tiones centrales de la antropología: la del encuentro del mundo moderno con 

el conjunto de grupos, culturas y sociedades que representa como su alteridad, 

que sitúa en la frontera de su orden y ante los cuales se erige en un frente de 

expansión. Este trabajo busca explorar las formas que asume este encuentro 

en el marco de la relación que la nación y el Estado modernos —en Colombia— 

establecen con los paisajes y sujetos ubicados más allá de sus márgenes. En esa 

medida, se aproxima a una de las preguntas centrales acerca de la nación en el 

mundo contemporáneo: la de cómo se constituye en una experiencia genera-

dora de sentido en las tensiones cambiantes que las fuerzas globales (la con-

formación de la que Wallerstein ha llamado “economía-mundo”) han impuesto 

al Estado nacional. Para abordar tal cuestión, este trabajo se pregunta por las 

lógicas que guían la relación que el Estado nacional establece con sus sujetos y 

con su territorio, y por la forma particular en que la nación produce su propia 

diversidad. Así, en este trabajo se mira la nación como artefacto discursivo que 

se centra en una serie de relatos que constituyen lo que se podría considerar 

como su “inconsciente” político. 

Territorios salvajes, fronteras y tierras de nadie

Quizá uno de los lugares más propicios para explorar los modos concretos 

en que la nación produce diferencia como resultado de su forma particular de 

apropiar y de imaginar su territorio y sus sujetos, es su relación con la periferia: 

con los ámbitos que se extienden más allá de sus márgenes. No sólo porque es 



20 Margarita Serje

allí donde su racionalidad moderna se muestra como espejismo, donde se hace 

evidente que sus ideales fundamentales de seguridad, de orden social y orden 

estético, de eiciencia y efectividad, tienen un revés, sino porque la producción 

misma de “periferias”, es decir, de aquello que se excluye, es una de sus condicio-

nes necesarias. La consolidación de la identidad del centro implica la reiicación  

de sus márgenes. Y es allí, a la sombra del lado oscuro, donde la situación misma 

de margen devela los sentidos que se ocultan tras la normalidad y donde es 

posible visualizar el papel histórico del Estado nacional como forjador de 

alteridades.

Se parte aquí entonces de la consideración de que la nación se ha deinido 

en contraposición a sus “conines”: a aquellas áreas geográicas habitadas por 

grupos aparentemente ajenos al orden del Estado y de la economía moderna, 

que históricamente no se han considerado ni intervenidas ni apropiadas por la 

sociedad nacional, y que por ello han representado un problema para el control 

y el alcance del Estado. Cabe entonces preguntarse qué regiones han sido con-

sideradas como “remotas” o “periféricas” y de qué manera han sido categoriza-

das; pues en cierta forma éstas han sido inventadas con el propósito de darle 

sentido a la nación.

Por otro lado, la experiencia de ser parte de la periferia, y su retraso inhe-

rente, ha impregnado profundamente la conciencia moderna de quienes somos 

ciudadanos de un “país en desarrollo”. En esa medida, las categorías metafóri-

cas de periferia y marginalidad, de frontera y de confín, han determinado y dis-

torsionado nuestra perspectiva. Es necesario deconstruir y desatar este punto 

de vista miope y deformado que conina como margen y ubica en las fronte-

ras económicas, cientíicas, políticas y raciales del mundo “avanzado” a buena 

parte del planeta y de sus habitantes. Cuestionar el conjunto de nociones que 

sustentan esta imaginación resulta crucial si se tiene en cuenta que “la perife-

ria” parece ser en realidad la norma, mientras que “el centro” presenta las con-

diciones excepcionales. Cada vez más. 

El mirar desde el margen signiica ubicarse en el exterior de un mundo 

donde pareciera que sí tiene lugar el espejismo quimérico del orden político y 

económico moderno. Donde sí se hacen realidad sus promesas. Como la “fami-

lia de ojos” de Baudelaire que mira, desde la pobreza y la oscuridad exterior, 

el esplendor cegador de los cafés y bulevares de la Capital del Siglo XIX y que 



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 21

incomoda a los clientes que disfrutan de su lujo: “Esa gente me está siendo inso-

portable, con sus ojos abiertos como puertas cocheras. ¿Podrías decirle al admi-

nistrador que los quite de mi vista?”.4 La mirada de esa familia de ojos pone en 

evidencia los límites de ese orden aparentemente brillante y utópico. Muestra, a 

partir de su lado oscuro, que la misma luminosidad del progreso moderno abre 

hondas y violentas fracturas por donde salen a lote las pulsiones y contradic-

ciones de su designio supuestamente universal. Son isuras por donde emergen 

los límites epistemológicos, políticos y económicos del centro y de su proyecto 

modernizador. Son estas fracturas las que deinen la periferia como mundos 

salvajes, como modernizaciones incompletas, o naciones en construcción, o 

como países en vías de desarrollo. 

La vigencia en el sentido común del relato mítico de las periferias como 

regiones renegadas: “tierras ardientes habitadas por seres patéticos, lugares 

monstruosos donde reina la barbarie”,5 se releja en la forma en que el mundo 

contemporáneo se sigue dividiendo brutalmente, según la vieja tradición deter-

minista, en dos. Por un lado, las regiones donde “la globalización se presenta 

densa, a través de redes de interconexión, de transacciones inancieras, del 

lujo liberal de los medios, de seguridad colectiva [...] regiones donde aparecen 

gobiernos estables, niveles ascendentes de vida, y más muertes por suicidio que 

por homicidio”. Estas regiones, que constituyen el núcleo (the core), se oponen 

a las de “la brecha” (the gap), donde “la globalización es débil, o está del todo 

ausente [...] regiones plagadas de regímenes políticos represivos, de pobreza y 

enfermedad generalizadas, de masacres rutinarias y lo más importante: de con-

lictos crónicos que incuban la próxima generación de terroristas globales”.6 

4 Charles Baudelaire, “Los ojos de los pobres”, en Petits poèmes en prose : Le spleen de Paris, 1980 

[1869].

5 Tomando prestadas las palabras con las que Valentin Mudimbe caracteriza los que él llama 

“lugares renegados” (refused places), como el continente africano. Cf. he Idea of Africa, 1994, 

p. 9.

6 Deinidas así por homas Barnett, senior analyst del U. S. Naval College (invitado frecuente-

mente a comentar los eventos políticos de actualidad en noticieros globales como cnn, cbs, 

o cnbc) en su artículo “he Pentagon’s New Map”, aparecido en la revista Esquire, marzo de 

2003. 



22 Margarita Serje

Aparte de las consideraciones que se pueden proponer a partir del uso de 

estas imágenes para naturalizar la economía política de lo que conocemos hoy 

bajo la denominación de “globalización”, lo que me interesa destacar es la lógica 

que subyace a esta mirada. Constituye lo que Valentin Mudimbe, utilizando el 

concepto de Barthes, categoriza como el “grado cero” del discurso: una inter-

pretación mítica y popular de los eventos fundadores de la cultura y del devenir 

histórico7 que se convierte en el eje central de su proceso de mistiicación. 

En la medida en que la periferia del orden moderno se piensa como desor-

den y como violencia continua, la intervención del centro, ya sea del centro a 

escala local o del centro a escala global, se ve legitimada. Lo que guía este desig-

nio de ininito progreso es un ímpetu devorador de gentes y paisajes para saciar 

el apetito voraz de su economía, basada en el modo de producción moderno,8 

que requiere periferias, márgenes y fronteras, patios traseros y bajos fondos, 

donde, precisamente, al poner un límite a la universalidad de su orden, crea 

zonas de tolerancia donde se puede propasar subordinando gentes y arrasando 

recursos. Allí se conigura el escenario perfecto donde el in justiica los medios, 

necesario para la producción devastadora de riqueza: las tierras de nadie, las 

“zonas rojas” y las “fronteras internas”. Por ello, los márgenes de la civilización 

se pueden describir, más que como realidades externas a ella, como su condi-

ción de posibilidad. Más que como su opuesto, emergen como uno de los lados 

aparentes de una cinta de Mœbius: como una misma secuencia donde el revés 

hace posible y da sentido al envés. 

Como lo muestran bien Adorno y Horkheimer en la Dialéctica de la 

Ilustración, el dar a luz al orden de la razón ha implicado su misma negación. 

Cuanto más domina el aparato teórico racional todo cuanto existe en virtud de 

la determinación de las relaciones económicas, tanto más ciegamente la razón 

se limita a repetirlo. El pensamiento se transforma en instrumento, pues, si bien 

7 V. Mudimbe, 1994, óp. cit., p. xiii.

8 Uso el concepto de modo de producción moderno con la intención de destacar lo que tie-

nen en común sus variantes —capitalismo, comunismo, socialismo— y contrastarlo con los 

otros modos de producción creados por la humanidad basados en lógicas distintas. Véase 

K. Polanyi, he Great Transformation: he Political and Economic Origins of Our Time, 2001 

[1944].



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 23

la razón y el conocimiento tuvieron como sentido el proveer nuevas alternativas 

a la sociedad, terminaron reduciéndose a encontrar formas para hacer el sis-

tema vigente más eiciente y por darle precedencia a las necesidades técnicas 

sobre las consideraciones éticas. Desde sus inicios lo ilustran “las explicacio-

nes ambientalistas de la diferencia que proponen Montesquieu y Rousseau, que 

difícilmente parecen ilustradas, o el que hechos tan sórdidos como el tráico de  

esclavos o la opresión de las mujeres apenas hayan levantado un murmullo  

de protesta por parte de los grandes pensadores de la Ilustración”.9 De este modo, 

la razón misma se ha convertido en un medio auxiliar del aparato económico, 

donde “la adaptación al poder del progreso implica el progreso del poder [...]. 

La maldición del progreso imparable es la imparable regresión”.10 Regresión que 

aparece en los márgenes en el centro de la escena. Poner en cuestión el orden 

que busca imponer el proyecto nacional desde la experiencia y la historia de 

su periferia implica reconocer su revés, más que como límite, como condición  

de posibilidad. 

Los territorios salvajes, fronteras y tierras de nadie en Colombia hacen parte 

de un escenario global que genera un cierto tipo de geografías políticas que no 

pueden ser consideradas como “geografías físicas” ni como “regiones natura-

les”, sino como espacios de proyección: son objeto de un proceso de mistii-

cación. Estas geografías son imaginadas y conceptualizadas como un contexto 

que se ve conigurado a partir de un conjunto especíico de imágenes, nociones 

y relatos entre los que se teje una relación de intertextualidad. Se han visto con-

vertidos en espacios virtuales habitados por los mitos, los sueños y las pesadi-

llas del mundo moderno; en lo que Michel Foucault ha llamado heterotopias:11 

lugares que seducen y disparan la imaginación por el hecho de que la densidad 

de su representación los muestra como una inversión del orden del que hacen 

parte. Se fundan en una tradición de interpretación a través de la cual se lee no 

sólo la realidad de estos espacios y de sus gentes, sino la de la sociedad que los 

9 D. Harvey, he Condition of Postmodernity, 1989, p. 252.  

10 T. Adorno y M. Horkheimer, La dialéctica de la Ilustración: fragmentos ilosóicos, 2001 [1944], 

p. 88.

11 M. Foucault, “Of Other Spaces: Utopias and Heterotopias”, 1984.



24 Margarita Serje

imagina. No gratuitamente constituyen el ámbito privilegiado por la nación y 

el Estado para situar los grupos que éstos representan como su alteridad. Se 

legitima y se justiica allí su proyecto de desarrollo y modernización, es decir, su 

proyecto de civilización, pues los sujetos y paisajes ubicados en este contexto 

se ven desplazados simultáneamente al ámbito de lo salvaje, al margen de la 

historia, y quedan ubicados “todavía” por fuera del dominio de lo nacional. Esta 

operación discursiva es la base para delimitar las intervenciones que pueden 

allí considerarse viables y tolerables y para deinir el encuentro cultural como 

un encuentro de frontera. Por ello, el poner en cuestión el proceso mismo de 

transformar las periferias en un contexto implica problematizar no únicamente 

las categorías con las que éstas se constituyen, sino las relaciones y prácticas 

que allí se hacen posibles. 

Para dar cuenta de este proceso en este trabajo se busca exponer tres gran-

des hitos con los que se constituye la imaginación con la que se describe y deli-

mita a este conjunto de grupos y de territorios.12 El primero es el conjunto de 

metáforas que los designan: las de fronteras, márgenes o periferias que evocan 

imágenes como las de tierra incógnita, territorios salvajes, de miedo, tierras de 

nadie o zonas rojas. Éstas no sólo describen indistintamente una serie de gru-

pos y de territorios en el interior de Colombia como regiones remotas y explosi-

vas, sino que deinen también una serie de sociedades y de lugares en el planeta 

en los mismos términos, como Cachemira o Afganistán,13 dentro de los cuales 

Colombia en su conjunto hace parte de un “eje del mal”. Bajo estas metáforas 

hay una historia colonial, una colonización incumplida.

El segundo motivo es la romantización del carácter salvaje de esos luga-

res, en el que sus paisajes y sus habitantes se ven estetizados y erotizados. Se 

convierten en lugar de misterio, de sueños, de los encuentros más diversos. 

12 Esta descripción del imaginario de estos hitos surge de comentarios de Eduardo Subirats. 

13 La retórica de las crónicas de la guerra contra Al Qaeda ilustran este punto. Por ejemplo, en 

el artículo “Se estanca la búsqueda de Osama bin Laden” (aparecido en la selección del New 

York Times en El Tiempo, 19-12-04) se describe la frontera entre Afganistán y Pakistán como 

“uno de los rincones más aislados y retrógrados del mundo. Los miembros de la ferozmente 

independiente etnia pastum que puebla la región son campesinos y contrabandistas, la mayo-

ría pobres y analfabetas”. La región de La Guajira, en Colombia es objeto de descripciones 

similares, y no sólo en textos periodísticos.



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 25

Aparecen al mismo tiempo como origen mítico y como reinos anteriores a la ley 

donde se encuentran los forajidos, los cimarrones, los refugiados, los hippies, los 

transgresores, los buscadores de saberes chamánicos y ancestrales, los locos de 

las ONG, los alternativos. Todos en busca de paraísos fantasmales. De perversas 

utopías. Son un poderoso lugar de encuentro de la humanidad perdida, de los 

sueños y angustias de nuestro tiempo histórico.

Y el tercer y último motivo es la violencia constitutiva de este designio. 

Puesto que estas tierras incógnitas son fronteras, márgenes y periferias de la 

civilización, tienen una dimensión estratégica crucial. Representan el ámbito 

externo, la tierra de nadie necesaria para su reproducción económica, pues 

son precisamente la existencia y el mantenimiento de espacios donde reinan el 

“desorden” y la anarquía los que hacen posible reproducir de maneras perver-

sas la rapacidad del orden económico vigente. El mismo conjunto de imágenes 

y narrativas que las convierte en El Dorado, en fuente inagotable de inefables 

riquezas de fácil obtención, las convierte también en teatro de guerra, para usar 

el término de A.-H. Jomini;14 en escenario de las más brutales operaciones mili-

tares y sus consecuencias: desplazados, paramilitares, mercenarios, masacres, 

tierras arrasadas. Todo ello alrededor de las formas caníbales del capitalismo 

salvaje: el petróleo, las drogas, el contrabando, la prostitución, el endeude y 

demás explotaciones rapaces.

Mi argumento busca mostrar cómo, en la manera en que el Estado nacional 

se relaciona con sus habitantes y sus paisajes, se impone una visión particular 

de la naturaleza y de la naturaleza de las cosas. Se impone el orden de las cosas 

que sustenta la razón de ser de la nación moderna en el devenir de la economía-

mundo. Este orden adquiere todo su alcance, en la medida en que constituye no 

sólo los objetos —y los sujetos— de su intervención, sino su contexto. 

El Estado y la nación desde la perspectiva de su relación con la periferia

El proyecto del Estado-nación en Colombia, a pesar de haber sido forjado 

frente a la dominación colonial española, y contra ella, es paradójicamente un 

designio colonial. Sin embargo, puesto que la noción de lo colonial se usa con 

14 A.-H. Jomini, Précis de l’Art de la Guerre, 1977 [1855].



26 Margarita Serje

múltiples sentidos que llegan a tener signiicados francamente disímiles, es 

necesario señalar cómo se entiende aquí este concepto. En su utilización más 

usual, el termino colonial se deine como un “régimen de ocupación y explo-

tación establecido por parte de una nación que pertenece a un grupo domi-

nante, sobre un país extranjero y menos desarrollado que, en aras del interés 

del grupo dominante, se ve subordinado a la dependencia y soberanía del país 

ocupante”.15 En el uso coloquial, lo colonial tiende a reducirse a lo relativo al 

período, la época y el lugar donde se dio este régimen, y a las instituciones que la 

caracterizaron. De esta manera, se habla de la América colonial, que va desde el 

“Descubrimiento” hasta comienzos del siglo XIX, cuando las colonias se “inde-

pendizan”. O para el caso de los países de la región del Magreb, se habla de que 

éstos fueron colonias hasta mediados del siglo XX, cuando se “descolonizan”. 

En esta acepción del término colonial, como período o época que se cir-

cunscribe a las regiones colonizadas, el eje de la deinición se centra en las ins-

tituciones en las que tomó forma la relación colonial, más que en el aparato 

conceptual y simbólico que hizo posible y naturaliza la relación colonial como 

relación de poder. Una aproximación crítica al colonialismo como régimen 

implica, sin embargo, centrarse en las coniguraciones del conocimiento y las 

formaciones discursivas mediante las cuales fue puesto en marcha como sis-

tema de sujeción y de control. Ello transforma radicalmente el ámbito de lo que 

se puede considerar como colonial, y lo que pasa a primer plano es la compren-

sión del colonialismo como un conjunto de dispositivos sociales y culturales 

que legitima, da sentido y hace posible la subordinación y la explotación de las 

personas y los grupos y de sus formas de vida social, económica y política para 

poner en marcha los designios de una cultura y de su modo de producción, en 

este caso, de la cultura moderna. 

El sistema de control que hizo posible el montaje del proceso colonial se 

ha visto legitimado a través de la imposición de un “orden de las cosas”, que 

se fundamenta en una visión particular de la naturaleza y de la sociedad. Ese 

orden de las cosas se ha transformado en hegemónico, en el sentido de Antonio 

Gramsci.16 Es decir que su legitimidad no depende únicamente de representar 

15 Diccionario de la lengua francesa Le Petit Robert, 2001. 

16 A. Gramsci, Prison Notebooks, 1992 [1944].



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 27

los intereses de los grupos dominantes, sino —y sobre todo— del hecho de con-

igurar la “realidad normal”, lo natural y el sentido común. El colonialismo se 

entiende desde esta perspectiva como el conjunto de las condiciones en las que 

se reiteran tanto las categorías básicas de pensamiento como la racionalidad 

interna de la lógica colonial. Es decir, de la lógica que subyace al proceso de 

“expansión universal de un modelo de vida [...] poderoso por su fuerza expan-

siva y por su designio universalista [que se funda], primero, en la constitución de 

una identidad absoluta y vacía [...] segundo, [en] la colonización de las formas 

de vida a partir de las normas de racionalización económica e institucional”.17

En el primer libro de El capital Marx señala, como ya lo había hecho J. B. 

Colbert desde el siglo XVII, que el desarrollo de la economía moderna había 

sido posible gracias a la explotación colonial, primero en América y luego en el 

resto del planeta. Señala también cómo la forma cruenta que asumió el sistema 

comercial que se puso en marcha desde entonces fue el factor clave que pro-

movió e hizo posible el progreso en ciertas zonas del planeta convirtiendo las 

otras en marginales, en periferias postradas en el estado de barbarie.18 La explo-

tación colonial fue pues la condición de posibilidad del desarrollo del que se ha 

llamado el sistema moderno. “En la expansión está todo —decía Cecil Rodhes, 

gobernador imperial en Sudáfrica— ¡todas esas estrellas [...] esos vastos mun-

dos que están todavía fuera de nuestro alcance! Si yo pudiera, anexaría los 

planetas”.19 Desde esta perspectiva, el colonialismo es constitutivo de la expe-

riencia de la modernidad. En adelante, los dos términos, colonial-moderno, son 

indisociables.20 

17 Cf. E. Subirats, El continente vacío: la conquista del Nuevo Mundo y la conciencia moderna, 

1994, p. 30.

18 Cf. El capital: crítica de la economía política, libro primero, sección III, capítulo 31. Este argu-

mento lo amplía y desarrolla I. Wallerstein en El moderno sistema mundial, vol. 2, 2003 [1974]. 

19 Citado por H. Arendt, L’Impérialisme: Les origines du totalitarisme, II parte, 1982 [1951], p. 13.

20 Como ha sido señalado en el marco de la perspectiva crítica latinoamericana propuesta por 

autores como Enrique Dussel, Aníbal Quijano, Santiago Castro-Gómez, Walter Mignolo y 

otros. Para una visión panorámica de la aproximación al conocimiento que han venido for-

jando, véase W. Mignolo, Local Histories/ Global Designs, Coloniality, Subaltern Knowledges and 

Border hinking, 2000. 



28 Margarita Serje

La puesta en marcha del sistema colonial-moderno de explotación generó 

entonces en América, en África, en Asia y en el Pacíico un conjunto de nuevas  

sociedades coniguradas a partir de la experiencia de esa relación. Se trata  

de sociedades multicolores, marcadas por el designio del mestizaje físico y cul-

tural, producto principal de la violación y de la violencia colonial y, a la vez, 

signo de la brecha que el deseo y la erotización abren en su sistema de con-

trol.21 Estas nuevas sociedades fueron construidas a partir de una serie de 

instituciones europeas como la esclavitud, la plantación, la hacienda o la enco-

mienda. Aunque en Europa misma nunca se haya vivido la experiencia de éstas, 

los beneicios que se obtuvieron de ellas permitieron el montaje de las insti-

tuciones de poder metropolitanas y sirvieron de laboratorio para la creación 

y la puesta en marcha de sus políticas y tecnologías de control social. Así lo 

apunta Hannah Arendt, quien anota además que “ciertos aspectos fundamen-

tales de este período [de la llamada Era imperial] muestran tal similitud con los 

fenómenos totalitarios del siglo XX que es posible, no sin razón, ver en ellos su 

germen...”.22 De igual manera, como lo ha sugerido James Cliford, la experiencia 

colonial-moderna fue el eje del desarrollo de la conciencia y la identidad de 

Europa como Occidente y como Modernidad; es decir, del proceso por el cual, 

parafraseando a Daniel Défert, Europa llegó a concebirse a sí misma como un 

“proceso planetario”, más que como una simple región del mundo.23 

La situación colonial no se reiere pues únicamente a la que se da en el 

marco espacio-temporal de la dominación directa de un pueblo y un territorio 

por parte de una sociedad invasora, sino al conjunto de relaciones y estrategias 

de poder, internas y externas, privadas y públicas, tanto en los países subalter-

nos como en las metrópolis, que fueron consolidadas para crear una realidad 

colonial a partir de la historia de esta dominación. 

Es precisamente en este contexto que a partir del siglo XIX se constituyeron 

tanto el sistema de Estados nacionales como la tradición liberal-democrática,24 

21 Como lo expresa Jacques Leenhardt, Lecture Politique du Roman, 1973.

22 H. Arendt, óp. cit., p. 11.

23 “he Collection of the World: Accounts of Voyages from the XVII to XVIII Centuries”, 1982.

24 Cf. Susan Buck-Morss, “Envisioning Capital: Political Economy on Display”, 1995, pp. 110-141.



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 29

que nacen —al igual que el nacionalismo— anclados al panorama colonial. Así  

lo muestra Karl Polanyi, quien señala además que “el Estado liberal fue en  

sí mismo una creación del libre mercado”.25 Por ello se ha propuesto que el 

Estado nacional, de hecho, no puede ser entendido sino en términos de su fun-

ción en el marco de la economía-mundo;26 incluso hoy, cuando se enfatiza en la 

crisis y debilitamiento del Estado nacional, la Nación como Estado27 continúa 

siendo permanentemente reiicada.

Susan Buck-Morss argumenta que la distinción entre la civilización —que 

se traduce en la abundancia y bienestar que produce la riqueza— y la barbarie 

—donde los salvajes se ven reducidos a la carencia y la necesidad— está directa-

mente relacionada con la articulación al mercado moderno. El lujo de bienes y 

mercancías —regulados por la “mano invisible” del precio establecido por la oferta 

y la demanda orientadas a la obtención del máximo beneicio económico— cons-

tituye, de hecho, la relación central en la sociedad moderna de mercado. Como lo 

señalan Adorno y Horkheimer, aun antes de la planiicación total el aparato eco-

nómico adjudica sistemáticamente a las mercancías valores que deciden sobre 

el comportamiento social. La “comunidad imaginaria” que conforma la nación 

en el mundo colonial-moderno se funda, de hecho, en las relaciones de mercado. 

Y no de cualquier mercado, sino del mercado moderno, que tiene como inali-

dad la maximización de las ganancias económicas. Desde el punto de vista de la 

antropología, esta forma de mercado representa una realidad bastante peculiar, 

en relación con las diversas formas de mercado que existen o que han existido en 

diferentes momentos históricos, gestados por sociedades que han orientado su 

organización económica a partir de otro tipo de lógicas.28 Es imposible ignorar 

25 K. Polanyi, he Great Transformation: he Political and Economic Origins of Our Time, 

2001 [1944], p. 3. Este mismo argumento lo desarrollan también B. Anderson, Imagined 

Communities, Relections on the Origin and Spread of Colonialism, 1991, y P. Chaterjee, he 

Nation and Its Fragments: Colonial and Postcolonial Histories, 1993.

26 Cf. I. Wallerstein, óp. cit.; W. Mignolo, óp. cit. 

27 Retomo la expresión de E. Balibar en “he Nation Form: History and Ideology”, 1991.

28 Véanse, por ejemplo, dos trabajos clásicos: Essai sur le don de Marcel Mauss (1923) y Argonauts 

of the Western Paciic de Bronislaw Malinowski (1922). Polanyi (óp. cit.), en el capítulo 4, 

“Societies and Economic Systems”, hace un recuento basado en evidencias etnográicas de 



30 Margarita Serje

que, en la medida en que los bienes y objetos materiales producto de la industria-

lización o su equivalente monetario han adquirido cada vez mayor importancia 

como mediadores en todas las relaciones humanas, la vida social se ha visto radi-

calmente transformada. 

Teóricamente, el papel del Estado consiste en oponer una fuerza regula-

dora al salvajismo de este sistema, al canibalismo de la mano invisible del mer-

cado. Sin embargo, en un país estigmatizado como margen y ubicado dentro de 

la periferia colonial, cuya economía se orientó hacia la acumulación de capital 

en la metrópolis, el principal requerimiento para impulsar una nueva “econo-

mía nacional” ha sido, precisamente, el elusivo capital. La principal función 

del Estado nacional en Colombia, y me atrevo a generalizar que en el Tercer 

Mundo, ha sido, entonces —a través de la capacidad de endeudamiento público 

y de las políticas públicas y iscales—, generar la infraestructura básica y las 

condiciones más propicias para la inversión de capital; es decir, para la expan-

sión comercial y inanciera metropolitana. Es precisamente desde este punto 

de vista que resulta posible para Jorge Klor de Alva airmar que “es un equívoco 

mostrar a los sectores no indígenas anteriores a la Independencia como colo-

nizados, así como es inconsistente explicar las guerras de independencia como 

luchas anticoloniales, e ilusorio caracterizar como poscoloniales a las Américas 

de después de las guerras de separación de Europa”.29 

Desde la perspectiva de la relación que establecen con sus márgenes geopo-

líticos, la nación y el Estado aparecen nítidamente como dispositivos coloniales, 

en la medida en que como instituciones constituyen la condición de posibilidad 

de la expansión comercial metropolitana y de su designio civilizatorio. Desde 

este punto de vista, la nación se entiende como un proyecto cultural que se ha 

legitimado a sí mismo al reproducir la visión de la naturaleza y de la naturaleza 

de sus gentes y de sus territorios sobre la que se sustentaron las estrategias y 

relaciones de poder que produjo la experiencia de la ocupación colonial. Esta 

visión ha sido el fundamento poético sobre el que se han construido la imagen 

de la nación y la práctica del Estado. 

diferentes formas de mercado, que logran desfamiliarizar y mostrar la excentricidad de las 

deshumanizadas concepciones económicas modernas.

29 J. Klor de Alva, “Colonialism and Post colonialism as (Latin) American Mirages”, 1992, p. 3.



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 31

Esta perspectiva de análisis diiere de las concepciones clásicas del Estado 

que lo conciben como un conjunto de instituciones supuestamente neutras 

enmarcadas en un territorio y en una sociedad, dentro de los cuales tendría el 

monopolio de la creación de normas abstractas que representarían el interés 

colectivo, gracias al control monopólico de los medios de violencia y coerción.30 

El Estado, más que estar constituido por una institucionalidad virtual y totali-

zadora, responde a las visiones, los intereses y las prácticas de los grupos par-

ticulares que tienen acceso a “ser” el Estado: a hablar y decidir en nombre del 

Estado, a deinir cuál es desde su perspectiva la lectura legítima de la realidad, 

en in, a determinar su proyecto. Desde este punto de vista, es importante a su 

vez reconocer que los gobiernos y las administraciones no tienen un control 

hegemónico del Estado, en la medida en que las instancias locales y particula-

res del Estado se transieren —en el marco de negociaciones diversas— a gru-

pos especíicos.31 Se trata aquí de examinar el Estado desde una perspectiva 

etnográica, que lo aborda no como una totalidad virtual sino como un con-

junto de dispositivos a través de los cuales operan las diversas estructuras esta-

tales. El Estado-nación se entiende en este trabajo, más que como un conjunto 

de leyes e instituciones orientados “a garantizar el orden y la seguridad”, como 

un conjunto de dispositivos sociales y culturales. Es decir, como el conjunto de 

artefactos discursivos a partir de los cuales se deine su lógica gubernamental32 

30 Cf. G. Bataille, Le problème de l’Etat et la structure su fascisme, 1970; C. MacKinnon, Towards 

a Feminist heory of the State, 1989; E. Reis, “O Estado nacional como ideologia: o caso bra-

sileiro”, 1988; A. Gupta, “Blurred Boundaries: he Discourse of Corruption, the Culture of 

Politics and the Imagined State”, 1995; A. Gupta y J. Ferguson, “Spatializing States: Toward an 

ethnography of neoliberal governmentality”, 2002. 

31 Las prácticas clientelistas parecen ser un correlato de la democracia. De hecho, en Colombia, tanto 

las élites locales (apoyadas en muchos casos por ejércitos privados) como los grupos armados ile-

gales actúan y son percibidos por las poblaciones como Estado, en la medida en que controlan las 

estructuras estatales y deinen localmente las prioridades de política de acuerdo con sus intereses.

32 En el sentido propuesto por Foucault: su concepto de gubernamentalidad incluye, además 

de las instituciones, el conjunto de procedimientos, análisis y relexiones, de previsiones y 

tácticas que permiten hacer viable un tipo de gobierno que tiene como objeto la población, 

como forma de conocimiento, la economía política, y como medio técnico esencial, los 

aparatos de seguridad. Cf. M. Foucault, “Governmentality”, 1991 [1978], p. 102. 



32 Margarita Serje

y de los que depende el establecimiento de un orden particular. Este orden par-

ticular se expresa en unos modos de relación y de intervención especíicos que, 

en nombre del principio objetivo y neutral de la racionalidad, constituyen la 

base de sus tácticas de gobierno. Este conjunto de artefactos discursivos es el 

fundamento de su proyecto económico, de su manejo técnico de la naturaleza 

y de su proyecto de racionalización de las formas de vida social y política. En 

otras palabras, de su lógica colonial.

La noción naturalista de la historia y el “efecto Montesquieu”

he notion that colonial rule was not really about colonial rule,  

but about something else was a persistent theme  

in the rhetoric of colonial rule itself.

P. Chaterjee

La Nación-como-Estado tiene implícita una paradoja que pone en evidencia 

su carácter colonial, en el sentido descrito en cuanto que las naciones, como lo 

plantea Hannah Arendt, “estaban destinadas a construir un muro que delimi-

tara el pueblo, a actuar como un sustituto de las fronteras que ni la geografía 

ni la historia hubieran podido delimitar nítidamente”.33 En el caso colombiano, 

la construcción de un Estado soberano se da en conjunción con el proyecto de 

forjar una comunidad sociopolítica que se busca crear a imagen y semejanza  

de la metrópolis. No hay que olvidar que este proyecto surge de un choque 

doble: el de la rebelión contra la dominación española y el de la apropiación de  

esa rebelión por parte de las élites criollas. Ante la necesidad de consolidar a 

los grupos urbanos y letrados como los arquitectos de esta operación demiúr-

gica, se legitima la visión (de la historia y de la geografía) basándose en la 

noción naturalista del desarrollo orgánico. La naturaleza de la nación se deine 

entonces en términos de un proyecto que surge de su posición imaginada en el 

devenir de la visión unitaria de la Historia Universal moderna. De esta forma, al 

tiempo que se deinen los límites tanto geográicos como sociales de la nación, 

ésta se ordena internamente de acuerdo con la idea naturalista de la historia.

33 H. Arendt, óp. cit., p. 83.



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 33

Quizá el principal de los artefactos discursivos que sustentan al Estado-

nación sea el que su concepción de la legitimidad y la soberanía se basa en una 

noción particular de la historia, que es la misma sobre la que se fundamenta 

el proyecto colonial-moderno. Se trata de una representación lineal que parte, 

como lo señala P. Chaterjee, de dos corolarios centrales: el primero es que la his-

toria de cualquier pueblo del planeta se inscribe dentro del marco unitario de 

una misma “historia universal” y el segundo es que el marco para entender cual-

quier historia es el de las categorías modernas de la historiografía occidental y de  

la economía política que ésta sustenta.34 Esta idea de historia es inseparable 

de dos nociones clave del pensamiento en el siglo XIX: las de raza y progreso. 

Ambas ideas surgen inmersas en la doctrina evolucionista que comienza a for-

jarse desde el siglo XVI, con el encubrimiento de América, para usar el término 

de E. Dussel. A partir de las propuestas de Darwin, se introduce en el ámbito 

social y político, naturalizándola, la idea optimista de la supervivencia del más 

fuerte. Las razas, en esta acepción se descubrieron solamente en aquellas regio-

nes donde la naturaleza era particularmente hostil. Lo que las hacía diferentes 

de los demás seres humanos no tenía nada que ver con el color de su piel, sino 

con el hecho de que ellas trataban la naturaleza como su Amo incontestable, 

por lo cual no habían sido capaces de crear un mundo humano y, en conse-

cuencia, la naturaleza, en toda su majestad, seguía siendo para ellas la única y 

todopoderosa realidad. En contraste, ellas mismas sólo aparecían como iguras 

fantasmagóricas, irreales, ilusorias. Eran, por así decirlo, seres humanos “natu-

rales” a los que faltaba el carácter especíico de lo humano, hasta el punto en 

que cuando eran masacrados por los europeos, éstos no tenían en el fondo la 

conciencia de estar cometiendo un crimen.35

Así, de acuerdo con esta noción que toma un supuesto estado de natu-

raleza como punto de partida de la evolución histórica, se ordena no sólo la 

Historia como fenómeno unitario, sino también la geografía. El orden geográ-

ico global en el mundo colonial moderno se funda con base en la distinción que 

se establece desde entonces entre “las nuevas Europas” —las regiones tempe-

radas (Norteamérica, Australia, el Cono Sur, etc.), donde pueden reproducirse 

34 P. Chaterjee, óp. cit., pp. 33 y ss.

35 H. Arendt, óp. cit., p. 123.



34 Margarita Serje

adecuadamente las condiciones ambientales que sustentan el modo de vida 

europeo— y el mundo tropical, donde las condiciones climáticas, “unidas a las 

pestes y enfermedades tropicales y a la escasez de suelo fértil hacen de la zona 

tórrida inferior a las zonas templadas”.36 Esta distinción geográica, que cons-

tituye el principal correlato de la noción unitaria progresivista de la historia, 

proyecta sobre la supericie del globo la noción de las sociedades en estado de 

naturaleza, “que no habían sido capaces de crear un mundo humano”, es decir, 

civilizado e integrado al mercado mundial moderno. 

Esta oposición —que es la misma sobre la que Barnett propone la existen-

cia del núcleo y la brecha de la globalización— pone en escena una tradición de 

interpretación, un verdadero paradigma, basado en la autoridad y la legitimi-

dad de la ciencia, que tiene un poderoso efecto de realidad. Este paradigma “se 

caracteriza por la coexistencia de dos principios de coherencia que se entrela-

zan: una coherencia explícita, con pretensiones cientíicas, y una coherencia 

oculta, que se basa en un principio mítico”.37 La legitimidad y la eicacia social 

de este paradigma se basan en el hecho de que “en la Era de la Ciencia, para dar 

una respuesta unitaria y total a un problema socialmente importante —a la 

manera del mito o de la religión—, se necesita cumplir con un requisito incons-

ciente que sólo puede realizarse si se toman prestados los modos de razona-

miento o de expresión característicos de la Ciencia”.38 

Así, el paradigma del orden de la nación —su ubicación en el marco de la 

Historia y la Geografía Universales— se basa en la oposición naturaleza-cultura, 

que constituye, no gratuitamente, la piedra angular de la epistemología del 

conocimiento moderno. Esta oposición se ve prolongada a través de un sen-

cillo conjunto mítico de oposiciones, que llena de signiicado a la dicotomía 

civilizado-salvaje: frío-cálido, fuerte-débil, activo-pasivo, tranquilo-exaltado, 

libre-servil, monógamo-polígamo, viril-femenino, emprendedor-perezoso, 

36 A. Crosby, Imperialismo ecológico: la expansión de Europa 900-1900. 1988, p. 333.

37 P. Bourdieu, “Le Nord et le Midi: Contribution à une analyse de l’efet Montesquieu”, 1980, 

p. 21.

38 Ibíd.



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 35

honesto-ladino, racional-irracional, etc.39 Es precisamente sobre este conjunto de 

oposiciones naturalizadas sobre las que se produce lo que P. Bourdieu llama el 

efecto Montesquieu, que deine como “un ‘efecto especial’ de tipo simbólico que 

se produce cuando la apariencia de la Ciencia se superpone y encubre las pro-

yecciones de la fantasmagoría social o las del prejuicio; este efecto de imposición 

se logra al transferir los métodos o las operaciones de la ciencia más avanzada o, 

simplemente, la de más prestigio”.40 De este modo, la retórica cientíica recubre 

la relación mítica con una relación “racional” que la duplica y la oculta a la vez. 

De este modo, la red de oposiciones y de equivalencias míticas constituye “una 

verdadera estructura fantasmagórica que sustenta toda la teoría”.41 No se hace 

necesario allí repasar los términos uno a uno, pues el sistema mítico está siem-

pre presente en la conciencia, y para que se maniieste como tal sólo se requiere 

rememorar cualquiera de ellos. El sistema, de acuerdo con Bourdieu, se basa, en 

últimas, en dos oposiciones básicas que no se evocan explícitamente, permane-

ciendo invariablemente ocultas: la de hombre-mujer y la de amo-esclavo. Se trata 

de un sistema de falsas dicotomías, en la medida en que la relación entre ambas 

partes no sólo es jerárquica, sino que la una es condición de posibilidad de la otra.

Este sistema de oposiciones míticas, que sustenta la noción unitaria de la 

Historia y su correlato geográico, se desliza en la deinición misma de colonia-

lismo, en la que el énfasis que se hace en que se trata de una dominación que se  

ejerce sobre un pueblo “extranjero y menos desarrollado” que es, en últimas, 

su posibilidad de justiicación. La piedra angular del poder colonial-moderno 

es precisamente la supuesta condición deshumanizada de “salvajismo” y, por 

lo tanto, de carencia e inferioridad (expresada, por lo demás, en su carencia de 

bienes materiales) que caracteriza al grupo a someter. Es a partir de esta condi-

ción de diferencia que el sistema colonial se establece, se explica y se ve legiti-

mado. Esta misma diferencia colonial constituye, sin duda, una noción central 

del proyecto nacional en Colombia, donde tanto la dominación de las razas  

39 Bourdieu (ibíd.) hace una síntesis de este sistema de oposiciones, a partir de las ideas que 

propone Montesquieu en De l’esprit des lois (1784), para deinir las diferencias entre “le 

Nord et le Midi”. 

40 Ibíd., p. 25.

41 Ibíd.



36 Margarita Serje

—es decir, el mantenimiento del “concierto colonial”— como la domesticación 

de su geografía tropical se transforman en un proyecto de progreso. La nación 

se ha deinido a sí misma en términos de una empresa en particular: la de for-

jar una sociedad, una cultura y una forma de vida, a imagen y semejanza de la 

metrópolis. El reto que ha asumido consiste en “superar el subdesarrollo” y “lle-

gar a ser una verdadera democracia” para ascender de la jungla de la barbarie 

y trascender la naturaleza salvaje del trópico, que le es inherente. Allí se esta-

blece a la vez la semejanza y la especiicidad entre el Estado colonial y el Estado 

nacional: las élites criollas y su interés por centralizar y dominar el aparato eco-

nómico determinan la voluntad de modernización capitalista y la necesidad del 

progreso como la razón y la racionalidad de la nación. 

Detrás de la fachada técnica y racional con la que se formula el “pro-

yecto nacional” y su necesidad de progreso y desarrollo se oculta el hecho de 

que éstos parten del viejo sistema de oposiciones que sustentan la diferencia 

colonial. Se oculta también que se está dando por sentada y como universal la 

cultura económica metropolitana en la que se produce para un tipo particu-

lar de mercado: el mercado moderno, regulado por precios, que garantiza la 

concentración de la máxima rentabilidad posible. Se niegan así las múltiples 

formas de vida social y de mercado que históricamente se han gestado entre los 

diferentes grupos sociales que agrupa y subordina el proyecto nacional. En el 

marco de este orden de las cosas, la naturaleza se concibe como ámbito externo 

a lo humano, disponible para ser objeto de dominio y de explotación; y la socie-

dad se entiende como una organización de sujetos y colectividades que sirve de 

base a un sistema de circulación de bienes y mercancías. Esta relación episte-

mológica ha sido el fundamento político sobre el que se construyó la relación 

colonial-moderna. La forma tradicional de entender el colonialismo pasa por 

alto esta diferencia epistémica y, sobre todo, la posibilidad de encontrar nuevas 

formas de relación para afrontarla. En el proyecto nacional se naturaliza así la 

visión metropolitana de la naturaleza y de la naturaleza de las cosas. 

El oscuro objeto del contexto

La forma particular en que la nación-como-Estado produce alteridades se 

concreta en la forma en que espacializa el paradigma naturalista de la Historia; 



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 37

es decir, en la forma en que inscribe este sistema mítico de oposiciones en los 

cuerpos y territorios que constituyen sus diversas geografías. Así, aparece una 

serie de espacios “renegados”, de zonas rojas, de periferias, marcados, precisa-

mente, por la diferencia colonial que los concibe como iniernos tropicales. En 

el marco de los saberes técnicos estatales, y mediante un conjunto de dispositi-

vos discursivos, que son el objeto de relexión de este trabajo, estos espacios se 

ven transformados en el escenario de su proyecto. Se conceptualizan como un 

contexto —en el que sólo se destacan ciertos rasgos y ciertas conexiones— que 

determina tanto una manera particular de leer e interpretar la realidad como 

las formas en que es posible actuar sobre ella. En este proceso, como se ha seña-

lado, entra en juego un conjunto de representaciones que se proyectan en la 

imaginación global y constituyen, así, uno de los dispositivos instrumentales 

del proceso de puesta en marcha de la “economía-mundo”: la arquitectura con-

textual que enmarca el proyecto nacional hace parte desde sus inicios de su 

juego de interacciones con el sistema mundial moderno. Al mismo tiempo, los 

procesos y lujos culturales globales se reciben, reinterpretan y recrean en con-

textos —nacionales, locales— particulares: se insertan en eventos y procesos 

sociales que son, por deinición, radicalmente contextuales. Precisamente, la 

importancia que tienen en este juego el contexto y lo contextual hace necesa-

rio problematizarlos de manera directa: el contexto, que normalmente se con-

sidera como “dado”, como una realidad evidente, se convierte aquí en objeto de 

investigación. Se trata de un objeto opaco, en el sentido de que los contextos 

se presentan como “marcos” o “escenarios” que son objeto de descripciones 

generalizantes en las que no se exponen explícitamente las condiciones de su 

formulación. 

A través de la forma en que la geografía nacional se ha visto conigurada 

en el marco de la imaginación hegemónica —su visión sobre la sociedad y el 

territorio—, me interesa aproximarme al proceso por medio del cual los márge-

nes y periferias se transforman en un contexto particular. Este contexto delimita 

las formas en que el Estado, como agente del proyecto económico y cultural 

moderno de la Nación, produce diferencias en el marco de las cuales ciertos 

grupos y paisajes se transforman en alteridades radicales tras las que se ocul-

tan memorias históricas y sensibilidades diversas. Dicho en otras palabras, este 

trabajo es una aproximación antropológica al proceso por medio del cual la 



38 Margarita Serje

continuidad histórico-geográica de una serie de grupos y paisajes sociales se 

ve “borrada” para inscribirlos dentro de la estética y la ideología del progreso 

y el desarrollo, con la cual se busca reescribir la historia y la geografía nacio-

nales. Así, la expresión territorial de la alteridad —la geopolítica nacional de la 

diversidad— se conceptualiza y se analiza en este trabajo como un proceso de 

producción de un contexto. Para poder dar cuenta de la forma en que el Estado 

nacional y su proyecto se transforman en un ámbito generador de sentido es 

necesario develar los códigos ocultos con los que se conigura este proceso  

de contextualización. En esta medida, este trabajo se puede considerar como la 

etnografía de la producción de un contexto.

Para el estudio de este proceso, me voy a centrar en la forma en que los 

territorios salvajes, las fronteras y las tierras de nadie en Colombia han sido des-

critos, diagnosticados y caracterizados por parte de los grupos que a nombre de 

la Nación han tenido como tarea deinir el conjunto de prácticas y políticas a 

través de las cuales se ha buscado integrar estos lugares y sus habitantes al pro-

yecto nacional. Para dar cuenta de quién contextualiza se parte aquí de un con-

junto especíico de trabajos, al que denomino genéricamente estudios regionales, 

que conforman el corpus de conocimientos acumulados que es considerado 

referencia autorizada sobre las regiones marcadas como territorios salvajes, 

fronteras y tierras de nadie en Colombia. Para identiicar a los autores, trabajos 

y conceptos clave para cada una de estas regiones, me basé en mi experiencia 

de varios años de trabajo con diversos programas y proyectos públicos (como el 

PNR, el Proyecto Mapa Cultural del Caribe Colombiano, el Programa Indígena 

de la Red de Solidaridad Social) y mixtos (como la Estrategia de Conservación de  

la Biodiversidad de la Sierra Nevada de Santa Marta, o el Programa Nacional  

de Crédito para Comunidades Indígenas), que me permitió identiicar los meca-

nismos a través de los cuales se demanda, se contrata y se usa el conocimiento 

producido por las ciencias sociales, ya sea como parte de los diagnósticos o de 

las evaluaciones, para guiar su acción y sus formas de intervención. 

La participación directa me permitió identiicar un corpus de estudios 

regionales contratados por diversas entidades públicas, por ONG y por orga-

nismos multilaterales, que han constituido la visión hegemónica que se tiene 

hoy sobre estos territorios, y que, de hecho, conforman la base de los “análisis 

de contexto” que se requieren para la elaboración de “diagnósticos”, término 



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 39

higienista con el que se designa la lectura de la situación a partir de la cual se 

formulan políticas, programas o argumentos jurídicos. Esta identiicación fue 

actualizada, ampliada y veriicada a través de entrevistas tanto con funciona-

rios públicos y asesores (vinculados al Estado, a organismos multilaterales y a 

ONG que ejecutan o complementan la ejecución estatal) como con reconocidos 

investigadores especializados en cada una de las regiones.42 En estos trabajos se 

crean unos relatos sobre estas regiones y sus habitantes, que se entienden obje-

tivamente como el contexto en el que se sitúa la acción del Estado. Este corpus 

de estudios regionales se considera aquí como una “fuente primaria” que per-

mite estudiar la visión que los subyace. En esta medida, se trata aquí de realizar 

un ejercicio que se enmarca en la antropología de la ciencia; en este caso, de las 

ciencias sociales. Siguiendo a Habermas —quien, en La lógica de las ciencias 

sociales, se ha referido a la capacidad de la “fuerza de la relexión” para hacer 

transparente la estructura del prejuicio en la comprensión y llegar a tener así la 

capacidad de romper su poder—, aquí se pretende poner en evidencia cómo el 

“contexto”, en cuanto objeto particular que se gesta en el marco de los estudios 

regionales, se produce cargado por el “efecto Montesquieu”. 

Partiendo de que “el problema del conocimiento está inscrito en las solu-

ciones prácticas que se aportan al problema del orden social”, como lo formu-

lan Shapin y Schafer,43 este trabajo busca historizar el proceso de producción 

del contexto, más que aportar un estudio histórico en el sentido estricto del tér-

mino. Para ello, se trata aquí de relacionar el desarrollo de una interacción entre 

diferentes grupos (investigadores, funcionarios, analistas), sus objetos (unas 

regiones y grupos sociales concretos) y sus relatos (las formas en que éstos se 

describen, se categorizan y se diagnostican: las formas en que se imaginan) con 

las prácticas que esta relación hace posibles. 

En el capítulo “El poder del contexto” se muestra cómo en las lecturas habi-

tuales de la situación nacional surge una forma de explicación contextual que 

constituye la base sobre la cual se estructura en buena parte la comprensión 

que se tiene de sus problemas (la pobreza, el conlicto armado o el narcotráico) 

42 El resultado se ve plasmado en el anexo “Bibliografía sobre estudios regionales en 

Colombia”.

43 S. Shapin y S. Schafer, Léviathan et la pompe à air: Hobbes et Boyle entre science et politique, 1993.



40 Margarita Serje

y que constituye la hipótesis que guía la acción técnica del Estado. Se muestra 

cómo esta operación se fundamenta en el conocimiento del contexto que han 

elaborado los estudios regionales. Para poder abordar este proceso, se proble-

matiza el contexto como un objeto discursivo y se analizan las vicisitudes que 

conlleva considerar un contexto como objeto de estudio.

En los capítulos que conforman la segunda y tercera parte se pretende com-

binar la descripción, el análisis y la narrativa. El aspecto descriptivo parte de la 

experiencia etnográica que está en el origen de este trabajo. Se recogen aquí, 

además de mi experiencia directa de varios años con programas y proyectos 

públicos, las impresiones de tres programas que visité con otros ojos: el Programa 

de Desarrollo y Paz del Magdalena Medio, el Plan de Ordenamiento Territorial 

Indígena en el departamento del Amazonas y el proyecto Gobernabilidad Local 

en Colombia. Aunque no voy a relatar aquí la práctica cotidiana de estos pro-

gramas, el haber tenido la oportunidad de conversar con sus funcionarios y 

agentes, de verlos en interacción con los grupos “beneiciarios” y con diferentes 

actores en el terreno, y de leer los documentos e informes que producen, ya no 

como parte interesada sino como observadora externa, me permitió aclarar las 

preguntas acerca de la forma en que se deine y legitima el conocimiento que se 

considera válido para sustentar la acción institucional: cuáles son las referen-

cias, los conceptos, las imágenes que constituyen los supuestos y las convencio-

nes sobre los que se postula la práctica; y cómo se entretejen para articular un 

objeto particular: el contexto. Así, lo que se describe —a veces a grandes pince-

ladas— son, por una parte, los relatos míticos con base en los cuales se coni-

guran las representaciones, imágenes y nociones que preceden la experiencia que 

se tiene de la vida cotidiana, los habitantes y los paisajes de los territorios salva-

jes. Son estos relatos fantasmagóricos los que determinan su puesta en escena 

como periferia de la periferia. Por otra parte, se describen también, focalizando 

en algunos casos concretos, las formas de relación y las prácticas que se mate-

rializan y se hacen posibles en el marco de esta imaginación.

El análisis se desarrolla a través de una crítica antropológica, es decir, a 

través de un ejercicio que busca desmitiicar las bases de autoridad de estos 

planteamientos, para hacer evidentes los supuestos e hipótesis culturales de 

los que parten, y situar las condiciones de su formulación en el universo episte-

mológico particular de la cosmología desde la que éste se formula. Se trata de 



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 41

un ejercicio de análisis crítico del contexto como objeto ideológico. Dado que 

estos tipos de objetos son muchas veces contradictorios, uno de los objetivos de  

la crítica es expresar conceptual y literariamente esa contradicción. Se busca 

de esta forma desfamiliarizar la supuesta universalidad o naturalidad de las ver-

dades de las que se parte, confrontándolas con las preguntas que resultan de la 

experiencia etnográica. La antropología en Colombia ha producido un cuerpo 

importante de etnografías que recuperan precisamente otros puntos de vista 

que cuestionan y desestabilizan la visión hegemónica de las “tierras de nadie”. 

En estos capítulos, el conjunto de relatos emanados de los estudios regio-

nales se yuxtapone con una serie de crónicas periodísticas y escritos literarios, 

producidos en diferentes momentos históricos, con la inalidad de descen-

trarlos y mostrar que el relato objetivo —cientíico— con el que se describe, 

se categoriza y se diagnostica, recubre una relación mítica, reproduciéndola y 

escondiéndola al mismo tiempo. Desde el punto de vista narrativo, a través de 

esta yuxtaposición se pretende destacar lo insólito de la manera como imagi-

namos la periferia de la periferia, subrayando el carácter alucinante y demente 

que caracteriza las empresas faustianas de modernización de la jungla salvaje. 

La realidad de estas regiones se ve reducida a pura representación mediante un 

constante juego de inversiones en las que se da un cruce permanente entre las 

imágenes de estos lugares como un objeto dispuesto para satisfacer las necesi-

dades del proyecto urbano-nacional y las imágenes mediante las cuales se pro-

yecta en ellos todo cuanto la nación no quiere ni ser, ni ver, ni saber. Este juego 

marca la realidad excéntrica con la que se perciben. Me he propuesto entonces 

exponer este carácter caleidoscópico y esquizofrénico. Por ello, la narración se 

ha construido como una secuencia rápida de imágenes tratando de presentar-

las en los términos originales en que circulan en el espacio público. Así, apa-

recen numerosas citaciones, muchas de las cuales son tomadas de la prensa 

y de los medios. El argumento se hila entonces alrededor de una colección de 

imágenes visuales y textuales que, a riesgo de que parezcan exageradas, bus-

can tanto poner de relieve como desestabilizar el mundo fantasmagórico de los 

territorios salvajes con el que se recubre la violencia constitutiva que las iebres 

del oro no han cesado de inspirar. 

La segunda parte del trabajo busca poner en evidencia la trama detrás 

del contexto: los hilos que se mueven en la trasescena y que hacen posible esa 



42 Margarita Serje

lectura en particular del devenir nacional. Aquí se busca mostrar los relatos 

míticos que deinen la puesta en escena de ese contexto. La tercera parte del 

trabajo expone el tipo de prácticas que en este marco se hacen posibles, recons-

truyendo la extraña forma en que el Estado nacional actúa sobre los territorios 

salvajes y se relaciona con sus “comunidades locales”. Se centra en los modos 

que asume la relación del Estado nacional con los sujetos y paisajes consi-

derados por fuera de su control. A través de una serie de “escenas cotidianas 

en los conines de la nación”, se muestra de qué manera, tanto en las formas 

de relacionarse con los grupos sociales que habitan estas geografías como en 

las intervenciones del Estado, se pone de presente el constante juego entre la 

conquista y la redención, que genera una serie de intrusiones aparentemente 

caóticas, desordenadas y contradictorias, tras las que es posible discernir una 

lógica inequívoca que da continuidad a las políticas coloniales con las que se 

ha buscado apropiar las fronteras del imperio. Esta parte del trabajo pretende 

hacer evidente esa lógica de acción estatal, especialmente porque una de las 

representaciones mediante las cuales se caracteriza y se explica la existencia de 

estas periferias es la de la “ausencia del Estado”. Aquí voy a mostrar cómo, por 

el contrario, ha seguido una línea constante y consistente de intervención que 

tiene claros antecedentes en la historia de la ocupación colonial y que en más 

de una forma da continuidad a su lógica y sus principios. Mi insistencia en ilus-

trarlos con casos históricos, en especial con situaciones coloniales, responde 

intencionalmente a mi interés por desfamiliarizarlos.

La experiencia subjetiva de quienes son el objeto de estas prácticas de con-

textualización —los grupos y “comunidades” locales— y los signiicados y reac-

ciones con las que confrontan esta forma de conocimiento no se han dejado de 

lado pero tienen en este trabajo un papel particular. Las formas en que los gru-

pos concretos, como agentes sociales, coniguran sus propias interpretaciones 

y realidades, y resisten las prácticas y representaciones hegemónicas, constitu-

yen, sin duda, uno de los aspectos a los que mayor importancia se atribuye hoy 

en los estudios sociales. Aquí se pone de presente el hecho de que los procesos 

de resistencia se privilegian como relato en las descripciones de los mundos 

“marginales” y “salvajes”, convirtiéndose en uno de los rasgos que los deinen 

como tales, llegando incluso a ser esencializados; constituyen uno de los rela-

tos centrales de la producción de estos grupos y paisajes como contexto. Por 



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 43

ello, en este trabajo se busca también poner en cuestión los relatos de resisten-

cia. Este hecho ha determinado la manera en que se abordan aquí los procesos  

de resistencia, reinvención y recreación que surgen entre quienes son objeto de 

esta forma de contextualizar ciertos grupos y regiones: se ha querido despla-

zar la pregunta acerca de cómo funcionan, y cuál es la lógica de los procesos 

de resistencia, para preguntarse especíicamente por la función social que ha 

venido cumpliendo el destacar y focalizar los procesos de resistencia como uno 

de los ejes principales en los estudios regionales. 

Finalmente, este trabajo pretende explorar la posibilidad que presentan la 

etnografía y la crítica antropológica de subvertir y transgredir la relación episte-

mológica en el marco de la cual se producen ciertos objetos, en este caso, ciertos 

contextos. Se trata de un ejercicio que busca aprovechar el potencial crítico de 

la etnografía, para aproximarse a la forma en que las ciencias sociales producen 

conocimiento, a partir de un caso concreto. En este proceso necesariamente se 

relativiza lo que pasa por ser el orden natural de una forma de producir saber 

y de dar sentido a una serie de geografías. Se ponen en cuestión un conjunto 

de categorías, sus sentidos metafóricos, así como los conceptos y herramientas 

teóricas en los que se fundan, en un ejercicio de desfamiliarización y de extra-

ñamiento. Se busca recuperar así una de las tareas que ha hecho de la antropo-

logía una disciplina crítica, que ha implicado incluso subvertir el sentido que ha 

tenido como práctica colonial y ha llegado a generar un profundo proceso de  

rupturas en la disciplina como ejercicio teórico y en la experiencia de vida  

de muchos de quienes somos sus practicantes. 





45

2. El poder del contexto

Je veux dire aussi bien la pièce que la toile, 

la pièce représentée sur la toile, et la pièce ou la toile est placée.

Michel Foucault, Les mots et les choses

Durante la primera semana del mes de mayo de 2002 murieron en la locali-

dad de Bojayá (Chocó) 119 personas que, en medio de un enfrentamiento entre 

las FARC y un grupo paramilitar, se habían resguardado en el interior de la igle-

sia. El día 10 de mayo, el entonces vicepresidente de la República y reconocido 

académico, Gustavo Bell, visitó la localidad y presentó su análisis de la situación: 

“Colombia tiene más geografía que Estado”, airmó. Y, señaló que “con más de un 

millón de kilómetros cuadrados, Colombia tiene extensos territorios de bosques, 

selvas y montañas que forman áreas claramente deinidas de inluencia de narco-

traicantes o grupos armados, donde, según las autoridades locales, la presencia 

del Estado es prácticamente inexistente”.1 Ello resulta particularmente cierto en 

la zona donde ocurrió la masacre, el Atrato Medio, “por ser un corredor estraté-

gico para el tráico de armas y drogas”. La propuesta de Bell es que “tendríamos 

que tener un ejército de un millón de hombres para hacerle frente a esta degrada-

ción”, pues “la fuerza pública resulta insuiciente”.2 Lo que me interesa destacar 

1 “Colombia tiene más geografía que Estado: Vicepresidente”, AFP, 10 de mayo de 2002.

2 De acuerdo con un informe recientemente publicado en la prensa, las FARC cuentan con 

17.000 combatientes, el ELN con 6500 y “otros grupos subversivos” con 2000. Por su parte, el 



46 Margarita Serje

del argumento del vicepresidente Bell no es realmente su propuesta, que desafor-

tunadamente para este momento se asume en Colombia como la única posible, 

sino su análisis de la situación, cuya lógica también parece haberse generalizado. 

Lo expresa bien el director de Planeación Nacional, para quien la falta de gober-

nabilidad aparece relacionada con el hecho de que Colombia, además de que “es 

un país muy fragmentado geográicamente, con una población muy dispersa, no 

ha conquistado su frontera territorial”.3 El hecho de que una masacre en el Chocó, 

sea explicada en los mismos términos, y con base en los mismos argumentos con 

los que se explica la situación general del país, no deja de ser signiicativo. Así lo 

muestran muchos de los análisis del “conlicto armado” que proponen una visión 

muy cercana como explicación global de la dramática situación que se vive en el 

país. Un buen ejemplo es la que formula el historiador Marco Palacios: 

Guerrillas, paramilitares, cultivos ilícitos, rutas de contrabando están 

emplazados en los frentes de colonización. Y esta geografía, que es ahora la 

geografía selectiva del Plan Colombia, ha contribuido a debilitar todavía más 

al Estado. [...] Por eso no debiera sorprendernos que guerrilleros, paramilitares, 

narcotraicantes y contrabandistas hayan encontrado el favor de poblaciones 

de colonos individualistas, cuya atomización es más acusada si consideramos 

que provienen de todas las regiones del país. La dispersión geográica y social 

del pueblo colonizador y su carácter periférico alimentan en los sectores urba-

nos educados la ilusión de que en Colombia no existe un agudo problema de 

integración nacional.4

De acuerdo con esta lectura, el problema central de Colombia es un pro-

blema de integración, es decir, de soberanía. El Estado no alcanza a imponer 

Ejército nacional cuenta con 60.000 soldados disponibles para orden público. “Mosaico del 

país que recibe el nuevo presidente”, El Tiempo, 25 de mayo de 2002.

3 Presentación de Santiago Montenegro, director del Departamento Nacional de Planeación, 

en el Seminario Internacional Hacia una economía sostenible: conlicto y postconlicto en 

Colombia (Joseph Stiglitz), realizada el 6 de marzo de 2003 en Bogotá. Recuperado: http://

www.dnp.gov.co/03_PROD/PRESEN/0P_DIR.HTM (consultada el 14 de junio de 2003).

4 M. Palacios, De populistas, mandarines y violencias, 2000.



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 47

su ley en buena parte del territorio donde no tiene presencia y el poder es ejer-

cido por guerrilleros o paramilitares.5 “Sin más ley que la ley del más fuerte”, 

estos territorios, caracterizados como periféricos, desarticulados y conlicti-

vos, representan un obstáculo para la integración y el desarrollo nacional. Esta 

aproximación, de tipo contextualista, parte del principio de que la existencia 

de la realidad agreste y salvaje (los “extensos territorios de bosques, selvas y 

montañas que forman áreas claramente deinidas de inluencia de narcotrai-

cantes o grupos armados”) de estas regiones es un factor central que da cuenta 

de la situación económica y social del país. Esta realidad determina además una 

identidad particular para sus pobladores (como seres carentes, manipulables, 

incapaces de ejercer la ciudadanía) y su sociedad (dispersa, sin tejido social, 

periférica: producto, en últimas, de la ilegalidad y anormalidad en que viven). 

Estas premisas han sido propuestas como explicación, casi que invariablemente 

y términos muy semejantes, por parte de los gobernantes contemporáneos. Han 

sido la condición de posibilidad de un cierto de tipo de intervención sobre estas 

regiones y los grupos que viven en ellas. Constituye también la base de la legi-

timidad de esta acción. Como hipótesis está implícita en la formulación de ini-

ciativas estatales como el Plan Colombia o el Plan Nacional de Rehabilitación. 

Tiene claros antecedentes en los argumentos de los virreyes borbónicos de la 

Nueva Granada o en los de las élites criollas gestoras de la nación moderna en 

el siglo XIX, como se verá más adelante. 

Estos argumentos son la expresión de una manera particular e informada 

de “leer” la realidad, que enmarca, delimita y posibilita las formas de interac-

ción con ella, determinando así las prácticas que allí se hacen posibles. A través 

de esta lectura particular de la realidad se constituyen las categorías básicas y 

las identidades que deinen no sólo quiénes son los participantes —los sujetos— 

y el objeto de los conlictos, sino también, y principalmente, su contexto. El 

contexto hace parte, entonces, de un continente discursivo escondido6 tras las 

5 En el citado informe de El Tiempo aparecen estas cifras: “de los 6242 corregimientos del país, 

980 tienen presencia física de las Fuerzas Militares y en por lo menos 5300 hay presencia de 

paras y guerrilla”. 

6 Esta noción la tomo prestada de Martin Jay, quien la propone en su libro Downcast Eyes: he 

Denigration of Vision in Twentieth Century French hought, 1994, pp. 16-17.



48 Margarita Serje

metáforas, asociaciones y airmaciones que crean, para cada argumento, una 

coherencia, en la forma en que esta lectura constituye una relación de indexi-

calidad, es decir, de referencia al contexto para producir signiicado;7 no sólo 

lo invoca, sino que, de hecho, lo genera. Se produce así un contexto para el 

encuentro y la interacción. 

Resulta crucial reconocer este proceso de producción del contexto como 

una de las piedras angulares a través de las cuales el evento mismo adquiere un 

signiicado particular. Los contextos no son, como lo ha sugerido M. Taussig,  

“un nido epistemológico, en donde nuestros huevitos de conocimiento se pue-

dan encubar en condiciones seguras, [los contextos son, más bien,] conexio-

nes que de manera incongruente yuxtaponen tiempos y espacios lejanos y 

disímiles”.8

Los problemas que presenta la constitución de los actores sociales como 

sujetos, así como las intervenciones del Estado y los movimientos sociales, han 

sido objeto de numerosos análisis. Por el contrario, la comprensión del contexto 

como un continente discursivo que constituye un problema que debe ser explo-

rado ha sido poco reconocida. Y, si bien habitualmente se parte de que “la hege-

monía política e ideológica de una sociedad depende de su capacidad de control 

del contexto material de la experiencia social y personal”,9 tampoco se reconoce 

explícitamente que cualquier hegemonía se basa también en una capacidad de 

control del contexto discursivo de la experiencia. Esta dimensión constituye un 

lugar privilegiado para lograr una aproximación a la relación del Estado nacio-

nal con sus ciudadanos, puesto que, precisamente, al describir el contexto en el 

que tiene lugar cualquier acontecimiento, lo que hace es deinir la naturaleza del 

escenario y de los antecedentes en el marco de los cuales el evento tiene lugar. 

La formulación del contexto implica una relación epistemológica entre el sujeto 

y el objeto, un punto de vista, unos esquemas mediadores (con una historia pro-

pia) que ordenan la “lectura de la realidad”. Formular un contexto implica, de 

7 O a lo que J. J. Gumperz ha llamado contextualization cues. Cf. el capítulo “Contextualization 

Conventions” de su libro Discourse Strategies, 1982, pp. 130-152.

8 M. Taussig, he Nervous System, 1992, p. 44.

9 D. Harvey, óp. cit., p. 227.



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 49

esta forma, un proceso de inclusión y exclusión de los elementos que deben ser 

tenidos en cuenta en el campo de visión, así como una jerarquía entre ellos, y, por 

lo tanto, una intencionalidad por parte de quien “lee”. El contexto, en la medida 

en que deine el conjunto de circunstancias en las cuales un hecho o un evento 

están inmersos, y que determina su sentido, es a la vez una lectura y una represen-

tación de la realidad: es una manera de interpretarla, de hacerla legible e inteli-

gible. Este reconocimiento implica un cambio de perspectiva: no se trata ya de 

situar la confrontación armada o la masacre de Bojayá en “su contexto social”, 

sino precisamente de hacer evidente el que las imágenes, los argumentos y los 

problemas que se deinen en el proceso de estos acontecimientos, así como el 

vocabulario por medio del cual éstos se formulan y los modos posibles en que se 

considera que deben ser abordados, solamente son posibles en la medida en que 

hacen parte de una forma particular de entender su contexto. 

Al estudiar la nación lo que está en juego no es solamente las categorías, 

imágenes y mecanismos que median la relación con sus ciudadanos, sino 

también la forma en que éstos y sus paisajes se producen como un contexto,  

y la delimitación entre ambos. Las categorías e imágenes que deinen cuáles  

son los actores relevantes, cómo son y qué papel tiene cada uno de ellos;  

cuáles son las intervenciones posibles, legítimas y pertinentes sobre el territo-

rio, sus habitantes y sus recursos; cuál es el orden que debe ser impuesto y de qué 

manera se impone, son indisociables del contexto que ha sido también creado 

como un objeto para contenerlos, delimitarlos, justiicarlos y legitimarlos.

El contexto como problema

What is then this ethnographer’s magic, by which he is able to evoke 

the real spirit of the natives, the true picture of tribal life?10

La necesidad de “poner las cosas en contexto” es un requisito sine qua non 

de los análisis sociales. Las ciencias sociales tienen precisamente como uno de  

sus principales objetivos situar “en su contexto” los datos, hechos y fenómenos 

que estudian. Los iluminan, ilustran y explican apelando al conjunto de eventos, 

10 B. Malinowski, Argonauts of the Western Paciic, 1961 [1922], p. 6. 



50 Margarita Serje

objetos y hechos que los rodean. Al mirar de cerca este proceso se presentan, ine-

vitablemente, numerosas preguntas acerca de lo que constituye o no un contexto 

relevante para el objeto de estudio. Como el objeto de análisis, su contexto es tam-

bién el resultado de un proceso múltiple de selección e interpretación. Aquello 

que se considera problemático y relevante como explicación depende de la 

manera en que el contexto se selecciona y de los elementos que se destacan en él. 

El contexto se puede considerar uno de los problemas clave de la antropo-

logía social.11 Uno de sus objetivos centrales, que constituye uno de los rasgos 

que la deinen como disciplina, es interpretar los fenómenos que estudia en la 

perspectiva de su propio contexto. Desde que Malinowski propuso la posibili-

dad de aproximarse a lo que llamó the native’s point of view (el punto de vista del 

nativo), la antropología social se ha preciado de tener la capacidad de situar 

en el contexto apropiado las realidades que estudia, para poder así interpre-

tarlas de manera adecuada. En esta posibilidad radica precisamente lo que 

Malinowski llama “la magia de la etnografía”.

La meta de la disciplina ha sido tratar de encontrar e interpretar los sig-

niicados que cada pueblo otorga a sus prácticas, conceptos, instituciones y 

símbolos. Malinowski aborda el problema del contexto en dos de sus trabajos, 

he Problem of Meaning in Primitive Languages (1923) y Coral Gardens and heir 

Magic (1935), donde acuñó la expresión context of situation (contexto de la situa-

ción) para referirse a la experiencia directa, original e inmediata, lo que él llama 

practical experience (la experiencia práctica). Su preocupación por el contexto 

nace directamente de las preguntas que surgen en el proceso de la traducción 

de textos en la lengua nativa. Para él una enunciación sólo es inteligible cuando 

se ubica en el contexto de la situación, lo que para él implica trascender los 

límites de la lingüística y pasar a analizar las condiciones generales en medio de 

las cuales se habla un lenguaje.12 Dice que el signiicado no viene de la “contem-

plación de las cosas, ni del análisis de lo que ocurre, sino del conocimiento prác-

tico y dinámico que se tenga de las situaciones que se consideran relevantes.  

El verdadero conocimiento de una palabra viene de la práctica de usarla de 

11 Resulta signiicativo, sin embargo, que no haya una entrada para el concepto de contexto en 

el Dictionnaire d’ethnologie et d’anthropologie, bajo la dirección de P. Bonte y M. Izard, 1991.

12 Cf. B. Malinowski, he Problem of Meaning in Primitive Languages, 1938 [1923], p. 306.



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 51

forma apropiada en una situación determinada”.13 Por ello, para él resulta 

crucial estudiar en su globalidad los diferentes aspectos o temas etnográicos  

que surgen en el trabajo de campo. La observación de campo signiicó enton-

ces que las prácticas de la gente podían ser documentadas en su contexto 

inmediato,14 y propone que “para aproximarse al signiicado de una palabra se 

requiere, no de la contemplación pasiva, sino de un análisis de sus funciones 

referido siempre a la cultura dada”. Malinowski deine el “contexto de la rea-

lidad cultural” como el conjunto del “equipamiento natural, las actividades, 

intereses y los valores estéticos con los cuales se relaciona el signiicado de la 

palabra estudiada”.15 

Apenas unos años más tarde, Maurice Leenhardt —también a partir de la 

preocupación por la traducción no sólo de palabras, sino de conceptos, en parti-

cular, los de persona y religión— propone su teoría de lo que deinió como paysage 

socio-mythique (el paisaje sociomítico). Leenhardt entiende la vida en Melanesia 

como un tejido dinámico en el que se entrelazan la naturaleza, la sociedad, el 

mito y la técnica; en el que se entretejen, sobre todo, la lengua y la experiencia de 

la geografía, de manera que allí el paisaje es la mediación entre el mundo de lo 

visible y lo invisible, constituyendo lo que él llamó “mythe vécu” (la experiencia 

del mito, el mito vivido). Con este concepto se reirió a las formas estéticas: a la 

manera en que el relato mítico se transforma en un conjunto de formas conigu-

rando un estilo de pensamiento a través de imágenes yuxtapuestas. Leenhardt 

subraya la primacía de la estética en la experiencia de la vida en Oceanía, y añade 

que si la estética era la forma general a través de la cual se percibía el mito, su 

forma de expresión era la palabra (la parole). Esta dimensión se revela “por medio 

de imágenes yuxtapuestas que se ordenan en un tejido épico, donde el mito es 

la urdimbre y la realidad, la trama”. Esta “estética de los lugares” representa para 

Leenhardt la posibilidad de identiicar qué observar y cómo comprenderlo. 

La comprensión de ese paisaje conigurado por la inscripción del mito en 

la geografía es lo que constituye para Leenhardt el contexto para la traducción. 

13 Ibíd., p. 325. 

14 Cf. M. Strathern, “Out of Context: he Persuasive Fictions of Anthropology”, 1987, p. 254.

15 Citado por R. Dilley (ed.), he Problem of Context, 1999, p. 25. 



52 Margarita Serje

Por ello, evita usar el término langage mythique (lenguaje mítico) y se reiere 

más bien a las formes mythiques (formas míticas). Es a partir de estas formas 

que se constituye el paisaje, a partir de expresiones, de eventos, de estados afec-

tivos yuxtapuestos, de imágenes. Leenhardt entiende las formas estéticas mela-

nesias como un modo permanente de conocimiento y como expresión de la 

imaginación colectiva, siempre en movimiento. En esa medida, entendió el ejer-

cicio de traducción como algo abierto, donde cualquier traducción es temporal 

y hace parte de una interacción que se propone como una búsqueda colectiva 

entre el etnógrafo y los hablantes de la lengua-paisaje. Su método fenomenoló-

gico favorecía “un lento caminar a lo largo de los senderos canaques, a través del 

pensamiento de los insulares, de su noción de espacio, de tiempo, de palabra, 

de persona”.16 Para Leenhardt es imposible compartir la experiencia mítica si el 

observador-participante se distancia del evento, si se ubica en un punto de vista 

externo, desde donde sólo puede representarlo. De la misma manera, el paysage 

socio-mythique no puede ser aprehendido desde el punto de vista superior de la 

cartografía, que se considera fundamental para la representación y la compren-

sión moderna del espacio.

Tanto Leenhardt como Malinowski estaban de acuerdo en que la expe-

riencia en el terreno es fundamental para la comprensión de otras sociedades. 

Ambos entendieron la práctica de la etnografía como la práctica de la observa-

ción participante en una realidad ajena. Hicieron énfasis en la importancia de 

recoger un corpus lo más completo posible de textos vernaculares y en el ejerci-

cio de su traducción. Pero a partir de la manera en que pensaron los problemas 

de la traducción, abren, sin embargo, dos rutas distintas para tratar el problema 

del contexto. Como lo señala James Cliford, la “magia” de Malinowski y lo 

“mítico” de Leenhardt son dos aproximaciones fundadas en terrenos intelec-

tuales y espirituales diversos. La primera tiende a ver la vida indígena en térmi-

nos de comportamientos observables y de actividades prácticas, mientras que 

la segunda se reiere a la percepción afectiva y estética de la experiencia, inter-

pretadas en el interior del paisaje, del mito vivido.17 Estas dos aproximaciones 

fundadoras, no han corrido, sin embargo, con la misma suerte. La aproximación 

16 Do Kamo: La persone et le mythe dans le monde mélanésien, 1937, p. 44.

17 J. Cliford, Maurice Leenhardt : Personne et Mythe en Nouvelle Caledonie, 1987, p. 142.



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 53

fenomenológica se ha visto marginada a favor de la comprensión del contexto 

de Malinowski, que tiene como fundamento, al tiempo en que la consolida, la 

oposición epistemológica entre el sujeto y el objeto en la que se basa el proyecto 

de la Ilustración. 

A partir de entonces, los antropólogos, como lo plantea R. Dilley,18 hemos 

cantado de manera permanente el mantra de “ubicar los fenómenos sociales y 

culturales en contexto”. A pesar de que existe un consenso alrededor de la idea 

de que resulta imposible formular una deinición única y precisa de lo que es un 

contexto y de que eventualmente se tenga que aceptar que tal deinición es pro-

bablemente imposible,19 la estrategia de “poner las cosas en contexto” ha sido 

la herramienta analítica adoptada para elucidar y, de alguna manera, lograr dar 

un sentido “auténtico” al material etnográico. Para ello, cuando estamos en el 

terreno, nos pasamos el tiempo enloqueciendo a la gente (the natives), pidiéndo-

les que nos traduzcan, expliquen e interpreten lo que está pasando. Y es a partir 

de esa interacción que podemos situar los eventos en contexto. El contexto es, 

pues, necesariamente, el resultado de un proceso de interlocución. Esta inter-

locución expresa bien el centro del drama del etnógrafo, que es el mismo en el 

que está inmersa la disciplina, empeñado en formular, producir o construir un 

contexto para acercarse al “punto de vista del nativo”. Pero sólo puede hacerlo, 

en últimas, desde su propia perspectiva, es decir, desde el punto de vista del 

viajero-descubridor: del observador ilustrado que se maravilla frente a una rea-

lidad que lo desborda, y a la que inalmente sólo puede acceder a través de su 

interlocución con los otros.

Por ello se ha señalado la importancia crucial de tomar como punto de par-

tida para el análisis del contexto el punto de vista de los actores involucrados en el 

evento focal, de tener en cuenta la perspectiva que los sujetos tienen de los eventos 

y situaciones en medio de los cuales se debaten, y la forma en que los perciben.20 

En este sentido, Dan Sperber ha señalado que “resulta imposible describir un 

18 R. Dilley, óp. cit., preface, p. ix.

19 A. Duranti y Ch. Goodwin (eds.), Rethinking Context: Language as an Interactive Phenomenon, 

1992, p. 2.

20 Ibíd., pp. 3-4.



54 Margarita Serje

fenómeno cultural [...] sin tener en cuenta las ideas de los participantes. Las ideas 

no pueden, sin embargo, ser observadas, sólo pueden ser entendidas de manera 

intuitiva; no pueden ser descritas, sino interpretadas”.21 A partir de los problemas 

que se presentan en la interpretación de los hechos y experiencias sociales se ha 

formulado recientemente, de manera explícita, el problema del contexto y se han 

comenzado a proponer nociones analíticas para abordarlo.22

El concepto de contexto nace de los problemas que surgieron con la inter-

pretación de los textos bíblicos, la que tenía por objeto hacer de la Biblia un 

texto accesible. La exégesis bíblica buscaba también que los hechos que narra 

el Antiguo Testamento no tuvieran un carácter extraño y en cierta medida, sal-

vaje, de modo que los lectores —europeos-cristianos— pudieran concebir el 

advenimiento de su Dios entre el pueblo hebreo. Así, uno de los objetivos de la 

interpretación era establecer la autenticidad y veracidad de sus relatos a partir 

del reconocimiento de las antiguas formas de vida de los israelitas. M. Strathern 

resalta que J. G. Frazer, en su libro Folklore in the Old Testament: Studies in 

Comparative Religion, Legend and Law (1918), logró una conjunción entre esta 

tradición de interpretación y el método comparativo de la naciente antropo-

logía al yuxtaponer los usos y costumbres antiguos de los hebreos con los de 

una multiplicidad de pueblos “primitivos”, mostrando así cómo la experiencia 

israelita no era, después de todo, tan extraña.23 A partir de allí, el término con-

texto dejó de referirse a las partes del texto que precedían a una determinada 

cita, para adquirir un signiicado más amplio, que abarca el entorno social, cul-

tural y político del texto. Así, en lingüística, el uso del concepto de contexto ha 

pasado de referirse al acto de componer fragmentos de lenguaje (oral o escrito) 

21 D. Sperber, On Anthropological Knowledge, 1985, p. 9, citado por M. Hobart, “As hey Like It: 

Overinterpretation and Hyporeality in Bali”, 1999, p. 107.

22 La relexión sobre el problema del contexto se ha nutrido de una discusión pluridisciplinaria, 

que si bien ha sido marginal para la mayoría de las disciplinas involucradas, ha producido un 

cuerpo considerable de ideas. Aquí me limito a señalar algunas de las nociones que han sido 

relevantes para la antropología social. Se han hecho varios recuentos analíticos de estos apor-

tes y la manera en que se han venido articulando. Cf. R. Dilley, óp. cit.; M. Strathern, Shifting 

Contexts: Transformations in Anthropological Knowledge, 1995; A. Duranti y Ch. Goodwin, 

óp. cit.; B. A. Scharfstein, he Dilemma of Context, 1989.

23 Cf. M. Strathern, 1987, p. 255.



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 55

que comportan una signiicación, a referirse a las condiciones que permitan su 

comprensión y a la posibilidad de determinar su signiicado. Inicialmente, con 

el concepto de contexto se denotaba el acto de componer, de entrelazar par-

tes de lenguaje para convertirlas en enunciaciones o textos signiicativos; más 

tarde tomó el sentido de las condiciones que hacen posible el signiicado que se 

le atribuye a esa enunciación o texto.24 

De manera semejante, Cliford Geertz, quien elaboró la idea del quehacer 

en antropología como interpretación de las culturas, ha presentado el contexto 

como un instrumento analítico que surge de la comprensión de la cultura y la 

sociedad como realidades que es posible “leer” como si fueran un texto, para 

aproximarse así a sus signiicados más profundos. Desde este punto de vista, 

ha hecho énfasis en la idea de la intertextualidad, es decir, en la idea del diálogo 

entre textos literarios. Cada texto se ve penetrado por textos anteriores, lo que 

crea un efecto polifónico que descentra la estructura del texto inicial. Además 

de remitir a la idea de que el signiicado de un texto depende tanto del conoci-

miento de otros textos como de las referencias y representaciones que aluden al 

mundo circundante, inscribe la interpretación en el marco dialógico propuesto 

originalmente por M. Bakhtine.

Siguiendo esta línea de la interpretación y la crítica como el encuentro de 

varias voces, el problema del contexto ha sido estudiado por la antropología 

lingüística en los campos de la metapragmática, de la etnografía del habla y 

del análisis conversacional, con relación a eventos de tipo puntual o situacio-

nal. Charles Goodwin y Alessandro Duranti25 hacen énfasis en el hecho de que 

los participantes en cualquier interacción social tratan activamente de darle 

forma al contexto, de manera que responda a su perspectiva y a sus intereses. 

Partiendo de esta capacidad de conigurar dinámicamente el contexto, propo-

nen que éste es constitutivo de la acción social y, al mismo tiempo, resultado 

de ella. Es generador y a la vez resultado de las prácticas sociales. Así, se ha 

consolidado el reconocimiento de que el contexto se produce y de que ello se 

hace situadamente, es decir, a partir de la perspectiva particular de los actores/

participantes en la relación que se quiere estudiar. 

24 R. Dilley, óp. cit., p. 4.

25 Duranti y Goodwin, óp. cit., sintetizan esta aproximación en la introducción, pp. 1-42. 



56 Margarita Serje

El afán de la antropología por reconstruir contextos es prácticamente su 

raison d’être. Por ello, el problema del contexto se ha vinculado directamente 

con el relativismo cultural. De hecho, el concepto de cultura, uno de los concep-

tos clave de la antropología, ha pasado de entenderse como la sumatoria de lo 

que la gente dice, piensa y hace, a ser concebida como el contexto para interpre-

tar lo que la gente dice, piensa y hace. Si bien es cierto que el concepto de cultura 

corresponde de cierta manera al de contexto, resulta también indudable que la 

certeza de ambos se ha visto cuestionada. Se ha puesto en cuestión al mismo 

tiempo con la idea del Grand Partage. Como consecuencia, en los años recien-

tes se ha dado un giro en los alcances de la disciplina. Hoy, más que pretender 

representar la realidad de otras sociedades, se trata de lograr una descripción 

lo más aproximada posible. Una “descripción densa” (thick description), como 

la deiniera Cliford Geertz, donde se busca no sólo mirar las estructuras subya-

centes sino también los procesos. Es decir, se trata de ver las estructuras como 

manifestaciones de procesos. La disciplina se ha encaminado de esta manera 

hacia el estudio de los problemas epistemológicos que presenta la comprensión 

de procesos enmarcados en las diferentes aproximaciones a lo real, en las dife-

rentes formas de entender la naturaleza de la realidad. Se ha propuesto por ello 

que la etnografía se debe transformar en un diálogo en el que no se privilegie la 

posición de ninguno de los participantes. 

Partiendo de que si un fenómeno o evento focal puede ser descrito, compren-

dido e interpretado sólo si se mira más allá del evento mismo y se enfocan otros 

fenómenos que provean recursos para hacerlo, el proceso de identiicar un con-

texto implica la yuxtaposición de dos grupos de eventos o fenómenos: el evento 

focal y el campo de acción en el que éste se desarrolla. Esta yuxtaposición toma 

forma a través de las conexiones (y, por supuesto, las desconexiones) que se esta-

blecen entre los dos. Es quizá aquí donde cobra mayor sentido la etimología de la 

palabra contexto, que se deriva de una metáfora del arte textil en el verbo latino 

contextere: anudar, tejer, unir los hilos de una urdimbre y una trama. La paradoja 

es que los contextos se coniguran al entrelazar ciertos hilos o conexiones que 

dependen, a su vez, de un contexto más amplio. Se crea entonces una especie de 

proyección ininita similar a la de un espejo relejado en otro. Al transformar un 

contexto en objeto, éste requiere necesariamente un contexto más amplio que lo 

enmarque, el que a su vez puede también contextualizarse, y así sucesivamente. 



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 57

Por otra parte, los “hilos de oro de la argumentación” dependen de los proble-

mas, las preguntas y las categorías básicas de la antropología, o de cualquier dis-

ciplina, los que indudablemente son relativos a su contexto histórico. Así, incluso 

los que se han considerado por parte de la antropología como los rasgos univer-

sales de la humanidad, o como las categorías cruciales para deinir esos rasgos, 

han ido cambiando radicalmente en el curso de la historia. Los rasgos y caracte-

rísticas que es importante ver en conexión con lo que circunda a un fenómeno, 

así como la importancia relativa que puedan tener, se han deinido de manera 

diversa de acuerdo con los distintos enfoques teóricos que han sido privilegiados 

por la disciplina. De esta forma, el paradigma dominante en un momento dado 

produce cierto tipo de supuestos y de convenciones para el conocimiento que 

constituyen el contexto teórico de ciertas ideas y conceptos particulares. 

Finalmente, el problema del contexto ha abierto en la antropología social 

otra serie de preguntas que se reieren a la distinción entre las formas de con-

textualización propias del etnógrafo y las que usan los intérpretes “nativos”: los 

sujetos que son objeto de estudio. Además de preguntarse de qué manera la 

antropología como disciplina ha conigurado su propio contexto analítico con 

el que da forma a sus interpretaciones y explicaciones, es necesario pregun-

tarse cómo la gente que hace parte del objeto de estudio invoca el contexto 

como parte de su práctica de dar signiicado a los eventos de su vida social. Se 

presenta aquí un problema teórico complejo: el de cómo estudiar los diferentes 

mundos sociales y culturales, cuando todo lo que tenemos a nuestra disposi-

ción para hacerlo son los parámetros del propio. Es allí donde entra en juego la 

estrategia de crear las que Marylin Strathern ha denominado persuasive ictions 

( icciones persuasivas): 

[…] cuando se enfrenta a una cultura que se concibe como ‘otra’, el antropó-

logo o la antropóloga se enfrentan a la tarea de dar cuenta de ella en el marco de 

un universo conceptual en el cual haya cabida para ésta, creando de esta forma ese 

universo. [En este sentido,] crear una descripción requiere de estrategias literarias 

especíicas, de la construcción de icciones persuasivas: las monografías deben ser 

expuestas de forma que den lugar a una composición novedosa de ideas.26 

26 M. Strathern, óp. cit., 1987, p. 256.



58 Margarita Serje

A partir de este reconocimiento se ha llegado también a proponer la pre-

gunta sobre qué tan válido es buscar el signiicado a todos los eventos de la 

vida social27 y qué tan válido es preguntarse por el contexto desde otras pers-

pectivas de conocimiento, desde la perspectiva epistemológica de los intérpre-

tes y comentaristas “nativos”. Esta pregunta pone de nuevo en primer plano la 

disyuntiva que plantean las dos maneras de entender el problema implícitas 

en la magia de Malinowski y la distancia contemplativa que implica, frente a 

lo mítico de Leenhardt, que pone precisamente en cuestión esa distancia para 

situarse en el interior de la lengua-paisaje, cuestionando la concepción occi-

dental del sujeto.

La economía28 del contexto

So the author has produced the ideas, and the characters –but now comes the 

third necessity –the setting. he irst two come from inside sources; but the third is 

outside –it must be there –waiting –in existence already.

 You don’t invent that –it’s there –it’s real [...] you don’t invent your settings.

 hey are outside you, all around you, in existence

 –you have only to stretch your hand and pick and choose.

Agatha Christie, Passenger to Frankfurt

Puesto que, siguiendo la línea de comprensión abierta por Malinowski, se 

considera el contexto como una “descripción” relativamente objetiva de una 

realidad “dada”, el contexto se presenta, usando la metáfora teatral, como el 

escenario en el que se realiza la trama. Es un telón de fondo que proyecta una 

imagen en la que se conjugan los elementos necesarios no únicamente para 

interpretar y darle sentido al evento, sino para hacer posible un desarrollo par-

ticular de los eventos. Pero este escenario, esta imagen, funciona en realidad 

27 M. Hobart, óp. cit., señala que ciertos movimientos en la danza balinesa no tienen signii-

cado alguno para los bailarines y se llevan a cabo para producir un efecto, no para comuni-

car un signiicado. 

28 Uso el término economía en el sentido de la organización de los diversos elementos de un 

conjunto, de la articulación de las partes de un sistema. 



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 59

como un trompe l’œil, puesto que crea un efecto de realidad. Crea una visión 

semejante a la que Christine Buci-Glucksmann ha llamado “la locura de la 

mirada”,29 pues presenta una pluralidad de representaciones superpuestas en 

diversos planos, que produce una representación barroca. Lo hace, sin embargo, 

tras una apariencia neutra, natural y objetiva, en la medida en que no da cuenta 

de cuáles han sido las condiciones de su formulación ni de su enunciación.

La idea de que al delinear el contexto de una situación se “mapean” sus 

circunstancias, es más que una metáfora. Al igual que cualquier ejercicio carto-

gráico, la deinición de un contexto relevante tiene como in realizar una des-

cripción del mundo. Es importante subrayar que fue precisamente el concepto 

de descripción el que sirvió para vincular la geografía a la representación y con-

tribuyó a la formación de nuevos modelos de imagen.30 Así, tanto la cosmogra-

fía como la cartografía desarrollan la dimensión de lo gráico con dos sentidos 

simultáneos: el de “dibujado con pincel y pluma” y el de “vivamente descriptivo 

o veraz”.31 Proponen una imagen de lo real que aspira a hacer visible aquello 

que, por distancia —espacial o temporal—, es invisible a los ojos de sus lectores 

o usuarios potenciales. Se trata de una descripción que se hace necesariamente 

de acuerdo con los propósitos —explícitos e implícitos— del autor, de manera 

que su poder radica, más que en la exactitud de lo que representa, en la repre-

sentación misma. 

Resulta signiicativo el hecho de que los contextos se construyen a partir 

de los mismos elementos que constituyen la práctica y la retórica de la carto-

grafía. Se procede primero a nombrar, a titular. Sabemos que nombrar es mos-

trar, crear, traer a la luz. Así, al nombrar se determinan de manera directa la 

percepción y la comprensión del problema, situándolo dentro de una categoría 

especíica de imágenes y delimitando una forma particular de lectura. Después 

se realiza un ejercicio de inclusión y exclusión. Si las cosas pueden ponerse 

en contexto, ello signiica que pueden también ponerse fuera de contexto. Lo 

que se ha dejado por fuera en una deinición de contexto podría ser incluido y 

29 La foile du voir: De l’esthetique barroque, 1986.

30 Cf. S. Alpers, El arte de describir, 1987, p. 226.  

31 Ibíd., p. 224.



60 Margarita Serje

considerado relevante en otras. Lo que se borra de un marco de visión desde un 

punto de vista, podría resultar central en otro. El número de eventos o de hechos 

que se tienen en cuenta en el panorama del contexto es siempre limitado, res-

pondiendo a la decisión expresa de inclusión y exclusión por parte del autor. Se 

escogen los elementos que a su juicio identiican los aspectos o procesos que 

busca resaltar. El siguiente acto es el de jerarquizar. Se decide entonces no sólo 

cuáles son las conexiones relevantes del evento focal con sus antecedentes y 

trasfondo, sino la importancia relativa de cada una. De acuerdo, siempre, con lo 

que el autor quiere resaltar o con la importancia que coniere a los elementos que  

describe. Interviene entonces un proceso de generalización y homogeneiza-

ción. Ello se logra a partir de las categorías que se establecen, mediante las cua-

les se agrupan, generalizando, los eventos del trasfondo.

Cuando el ejercicio de realizar un “análisis de contexto” —que sirve de base 

al “diagnóstico”— se realiza bajo la sombrilla de la ciencia, se producen repre-

sentaciones del mundo que pretenden ser precisas, neutrales y objetivas. Esta 

supuesta neutralidad opaca el orden social que representa, al tiempo que lo 

legitima. Los contextos —como los mapas o como cualquier otra imagen his-

tóricamente construida— presentan, como lo señala W. J. T. Mitchell, “una apa-

riencia engañosa de naturalidad y transparencia, detrás de la cual se oculta un 

mecanismo de representación arbitrario, distorsionante y opaco, un proceso de 

mistiicación ideológica”.32 J. B. Harley se reiere a éste como “el inconsciente 

político” del mapa,33 concepto que en este caso se puede aplicar al contexto.

Al presentar una imagen, sustentada por el efecto de realidad, se ejerce el 

poder de delimitar el tipo de conocimiento que se hace accesible a través de 

ella. Este ejercicio de describir el mundo, mediante categorías convencionales y 

convencionalizadas, le impone una estructura y una visión restringida. Se trata 

de un ejercicio selectivo. Así, en un análisis de contexto se nos muestra, no lo 

que hay, sino lo que se quiere que veamos. Su inalidad es, en últimas, hacer posi-

ble una realidad que va a ser “consumida” o transformada de una cierta forma. 

Este proceso de abstracción y simpliicación está gobernado por un número 

reducido de objetivos, uno de los cuales es crear la uniformidad necesaria para 

32 W. J. T. Mitchell, Iconology: Image, Text, Ideology, 1986, p. 8.

33 J. B. Harley, “Deconstructing the Map”, 1989.



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 61

hacer “legible” la realidad y poder así manipularla. Esta deinición positiva del 

contexto se centra en resumir precisamente los aspectos del mundo que son  

del interés inmediato del autor, ignorando el resto. Se constituye ante todo en 

un instrumento diseñado con el propósito de que prevalezca una cierta lógica. 

La delimitación, descripción y articulación de un contexto se dan entonces a 

partir de la “autoridad de la mirada” de quien lo propone. Y de la lógica de orden 

con la que se formula. 

El teatro del mundo

Y pues que ya tengo  

todo el aparato junto,  

venid, mortales, venid 

a adornaros cada uno  

para que os representéis  

en el Gran Teatro del Mundo.

Pedro Calderón de la Barca, El gran teatro del mundo

Para hacer referencia al contexto se utilizan invariablemente metáforas 

pictóricas y espaciales, particularmente, metáforas teatrales.34 En años recien-

tes, a partir de los trabajos de C. Geertz, por ejemplo, se ha hecho énfasis en la 

posibilidad de leer el espacio como una realidad textual. En el caso del contexto 

se presenta una situación inversa: el contexto se entiende y se expresa como 

una realidad espacial. Se podría airmar incluso que el contexto se conceptua-

liza partiendo de un conjunto de representaciones que tienen como base la 

oposición forma-fondo que fuera elaborada por la teoría de la Gestalt. En ella, 

el efecto que tienen los bordes en la coniguración forma-fondo es profundo, 

pues, a partir de la misma coniguración, se pueden percibir distintas iguras, 

en la medida en que se alterna el foco entre la forma y el fondo. El fondo hace, 

por lo tanto, parte integrante de la igura ambigua que contiene.35 Así, dentro 

de este conjunto de representaciones aparece el concepto de marco ( framing), 

34 Lo que ha sido subrayado por varios autores. Cf. E. Tabakowska, “New Paradigm hinking in 

Linguistics: Meaning is the Context”, 1999; Dilley, óp. cit. 

35 Dilley, óp. cit., p. 5. 



62 Margarita Serje

elaborado por G. Bateson y E. Gofman,36 así como las nociones de medio, 

entorno, ambiente, propuestos en la geografía y la ecología. Pero quizá el campo 

de representaciones más ubicuo es el que se reiere a las imágenes de escena, 

trasescena y escenario, e incluso, la de telón de fondo, que giran alrededor de la 

idea del espectáculo teatral como metáfora de la organización social.37 

En todo este conjunto de conceptualizaciones, mientras que el evento focal 

se ubica en el centro del escenario, los rasgos del contexto, que constituye el 

escenario mismo, se presentan de manera abierta y difusa. Los límites, contor-

nos y estructuras del evento focal se delimitan explícitamente con mayor rigor, 

precisión y claridad que los fenómenos contextuales. De esta manera, el objeto 

que constituye el centro de atención tiene una relación opaca con un conjunto 

de signos que está, de hecho, excluido del evento focal pero que sirve de medio 

para regularlo, delimitarlo, articularlo y cualiicarlo en los diversos contenidos 

y fases.38 La asimetría fundamental de la relación forma-fondo tiene implicacio-

nes profundas. La primera de ellas es que se ha abierto la posibilidad de descri-

bir y analizar el evento focal como una entidad en sí misma, tema que ha sido 

ampliamente problematizado. La segunda es la manera en que la lógica de la 

mirada espacial ha conigurado, de un modo invisible a sí mismo, la forma en 

que se delimita y se deine el contexto, como lo pone en evidencia el uso reite-

rativo y casi exclusivo de las metáforas espaciales para dar cuenta de esta rela-

ción. La manera en que, de hecho, se organiza y se usa la información que sirve 

de trasfondo al análisis de un fenómeno se ha visto circunscrita y delimitada de 

formas insospechadas por la lógica espacial de la escena teatral. 

La imagen del mundo como un teatro tiene una historia que se remonta 

a la implantación, con la revolución cientíica, de una forma de pensar lo real 

basada en la espacialidad. En la tradición simbólica e ideogramática de la forma 

36 E. Gofman, Frame Analysis: An Essay in the Organization of Experience, 1974; G. Bateson, 

Steps towards an Ecology of Mind: Collected Essays in Anthropology, Psychiatry, Evolution and 

Epistemology, 1973.

37 Cf. G. Balandier, Le pouvoir sur scènes, 1994 [1992]; E. Gofman, La mise en scène de la vie quo-

tidienne, 1973; R.-G. Schwartzenberg, L’État spectacle, 1977; G. Debord, La société du spectacle, 

1992 [1967].

38 Cf. A. Kendon, “he Negotiation of Context in Face to Face Interaction”, 1997.



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 63

orbis, una sola imagen tenía la capacidad de representar el mundo mostrando 

sus condiciones de una manera abstracta y sistemática. Los cartógrafos y los 

editores de mapas eran denominados “descriptores del mundo” y sus mapas y 

atlas se deinían como el mundo descrito. De hecho, los mapas se comparaban 

con cristales que ponían, como las lentes, objetos ante la vista.39 La objetividad 

y la precisión de la representación cartográica se extendieron para abarcar la 

planeación y construcción de ciudades y paisajes de acuerdo con planes unita-

rios. Así, la realidad territorial se vio transformada en un espacio escénico ins-

taurado para actuar en/sobre él. Aparece simultáneamente como un modelo, 

una descripción ideogramática y un ámbito para la acción/actuación (actio). El 

concepto del mundo como escenario se vio relejado en los títulos que se daban 

comúnmente a los mapas y atlas, como el heatrum Orbis Terrarum de Ortelius 

(1570) o el heatre of the Empire of Great Britain de John Speed (1611), relejando 

en éstos los principios estéticos de la uniformidad matemática y geométrica 

propias de la comprensión sistémica del espacio y, sobre todo, de su preten-

sión de abordar el mundo de manera totalizadora y demiúrgica. El globo se vio 

desde entonces representado en los mapas del teatro del mundo, mientras que 

las escenas del mundo se representaban en un teatro llamado “El Globo”.

Lejos de ser inocentes, las metáforas espaciales relejan y orientan nues-

tra forma de entender y producir el contexto, pues constituyen esquemas que 

median la experiencia. Los estudios recientes en varias disciplinas han des-

tacado que las metáforas no son exclusivamente un recurso poético que sólo 

existe en el ámbito de la literatura sino que, sean éstas conscientes o no, rigen 

las formas de hacer en la vida cotidiana. “Nuestro sistema conceptual ordina-

rio, en términos del cual pensamos y actuamos, es de naturaleza fundamen-

talmente metafórica […] [los conceptos metafóricos] estructuran la forma en 

que percibimos, en que nos movemos en el mundo y en que interactuamos con 

los demás, [de forma que] lo que experimentamos y lo que hacemos día a día 

es en gran parte una cuestión de metáforas”.40 Se puede entonces considerar 

la metáfora como una forma de pensar que subyace a la gran mayoría de las 

39 Véase S. Alpers, óp. cit., capítulo 4, “El impulso cartográico en el arte holandés”.

40 G. Lakof y M. Johnson, Metaphors We Live By, 1980, p. 3.



64 Margarita Serje

expresiones lingüísticas que dan cuenta de la experiencia cotidiana.41 Elzbieta 

Tabakowska distingue entre metáforas conceptuales que, de acuerdo con ella, 

se fundan en la experiencia corporal primaria y dan origen a verdaderas fami-

lias de expresiones metafóricas concretas. Por ejemplo, a partir de la noción 

de que “la vida es un viaje” se desprenden otras como que “hemos hecho un 

largo camino” o “llegamos al punto de no retorno”. Y, por otra parte, las que 

llama metáforas de imagen, que surgen de percepciones particulares de cada 

cultura. Tabakowska sitúa la construcción metafórica de la noción de contexto 

como un caso de metáfora de imagen, es decir, como una construcción cogni-

tiva particular.42 El hecho de que para deinir qué es un contexto se parta inva-

riablemente de la metáfora del teatro del mundo, es decir, del ejercicio de crear 

pictóricamente una imagen/modelo espacial de lo real, revela sus condiciones, 

funciones y signiicados.

Dado que “la esencia de la metáfora es entender y experimentar un cierto 

tipo de cosas en términos de otro”,43 resulta interesante notar que el contenido 

de las metáforas del contexto pone un énfasis marcado en la concepción espa-

cial, visual y estética del mundo que nos rodea, de lo real. Este conjunto de 

conceptos metafóricos sugiere la imagen de un objeto contenido en los límites 

o líneas demarcadoras de un campo de visión: “La supericie o lienzo enmar-

cado situado a cierta distancia del espectador que a través de ella contempla 

un segundo mundo sustituto del real”.44 Este campo visual, deinido de acuerdo 

con los cánones estéticos occidentales, inscribe la noción del contexto en la 

concepción del conocimiento como representación. En esta medida, la noción 

de contexto sólo es posible en el marco de la epistemología moderna, es decir, 

en el marco de la oposición entre un sujeto y un objeto-mundo real, dispuesto 

para su contemplación. El contexto es precisamente una noción cuyo poder 

radica en que permite organizar el objeto-mundo real para ser contemplado, y 

el hecho de entenderlo como una noción espacial transforma su aprehensión en 

41 E. Tabakowska, óp. cit., pp. 82 y ss.

42 Ibíd. 

43 Lakof y Johnson, óp. cit., p. 5.

44 S. Alpers, óp. cit., p. 21. 



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 65

un ejercicio de visualización. Es decir, en un ejercicio circunscrito y cualiicado 

por categorías visuales y estéticas. El contexto se conigura en este sentido, una 

vez más, como una imagen. Este aspecto ha sido bastante ignorado dentro de la 

relexión sobre el problema del contexto. 

En el marco de la epistemología moderna el sujeto-cultura ha organizado su 

objeto-mundo real, privilegiando la visión como sentido maestro, produciendo 

conceptos fundamentalmente visuales, construidos sobre su concepción pictó-

rica de la espacialidad: taxonomías, cuadros (tableaux), paisajes, unidades de 

paisaje, que constituyen los lugares comunes sobre los que el mundo se orga-

niza. Michel Foucault, en Les mots et les choses, ha mostrado cómo en la his-

toria de Occidente las diferentes formaciones epistemológicas (epistèmes) han 

consolidado sistemas de clasiicación basados siempre en categorías visuales. 

Señala que, de hecho, los sistemas de clasiicación occidentales se construyen 

a partir de un concepto espacial básico: el de la supericie plana, “el marco que 

permite al pensamiento imponer un orden sobre los seres”.45 De este modo, se ha 

proyectado sobre el objeto-mundo real el modelo naturalista de conocimiento 

que se construye a partir de la organización visual y cartográica del espacio y 

de la historia. En este mismo sentido, Latour y Woolgar señalan:

No hay nada que el hombre pueda realmente dominar: todo resulta o dema-

siado grande o demasiado pequeño para él, o demasiado confuso o abigarrado 

por capas superpuestas que encubren a su mirada lo que querría observar. Sin 

embargo, una cosa y sólo una se domina de un solo vistazo: una hoja de papel 

extendida en una mesa o pegada sobre un muro. La historia de las ciencias y 

las técnicas es en gran parte la historia de los trucos que permiten plasmar el 

mundo en esa supericie de papel. Ahora sí, la mente lo domina y lo ve. Nada 

puede ser escondido, ni velado ni disimulado.46

Tomando prestadas las palabras con las que Christine Buci-Glucksmann 

deine lo que ella llama “l’œil cartographique de l’art” (el ojo cartográico del 

arte), se trata de “una mirada que toma el mapa como motivo, como punto de 

45 M. Foucault, Les mots et les choses: Une archéologie des sciences humaines, 1966, p. 9. 

46 B. Latour y S. Woolgar, La vie de laboratoire, 1988, p. 14.



66 Margarita Serje

partida y como modelo de una estética de lo ininito”. El modo de construc-

ción visual-cartográico de la realidad tiene una serie de características que le 

son inherentes, “el mapa —su espacio, su mirada y sus prácticas— sirve aquí de 

hilo conductor para aclarar ciertos dispositivos”.47 Se constituye así un espacio 

metafórico que se representa visual y pictóricamente, “Donde las descripciones 

hacen ver, y hacen ver un saber”.48 Se trata de una mirada y de un saber que 

reivindican la exactitud y la precisión, la claridad y el orden. Es decir, de una 

mirada y de un saber instrumentales regidos por los postulados básicos de la 

ciencia positiva y, sobre todo, por su pretensión de universalidad. 

Hay por lo menos dos maneras de entender el principio de universalidad. 

Por una parte se puede entender lo universal como aquello que se aplica por 

igual, sin distinción, a cualquier ejemplo; o bien como aquello que tiene la plas-

ticidad necesaria para adaptarse a las múltiples variaciones de la diversidad.  

El principio de universalidad, inherente al pensamiento positivo moderno, es el 

primero: el principio de lo inamovible y puro, de la armonía y la esencia totaliza-

doras. Propiedades que se atribuyen al orden formal de los fenómenos espacia-

les, que es precisamente lo que el ojo cartográico busca recoger y representar. 

Esta estructura abstracta subyace a la metáfora del contexto constituyendo una 

“barrera epistemológica” —ampliando el concepto de Bachelard— que, inde-

pendientemente del “contenido” con el que se quiera infundir (sea éste positivo 

o fenomenológico), ejerce una violencia constitutiva. Esta estructura media de 

manera invisible la experiencia concreta. Impide reconocer la experiencia his-

tórica concreta, la experiencia particular, al instaurar una racionalidad agaza-

pada tras la estética y el orden con el que se construye.

El concepto metafórico del contexto como “fondo”, como “escenario”, pone 

en escena un verdadero “teatro del mundo”, es decir, una descripción universa-

lizante y totalizadora, propuesta desde un punto de vista racional y positivo que 

dirige, de manera oculta, la mirada. Allí, descripción y artiicio se revelan como 

inseparables. Su forma aparentemente sistemática de establecer conexiones 

relevantes la acerca, sin decirlo, a la mirada rapaz y superior de la cartografía, 

47 Ch. Buci-Glucksmann, L’œil cartographique de l’art, 1996, p. 9. 

48 Ibíd., p. 16. Aquí, Buci-Glucksmann transcribe una anotación de F. Hartog en Le Miroir 

d’Herodote. 



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 67

en la medida en que ordena de acuerdo con los principios estéticos de la uni-

versalidad racional de Occidente. Describe y al mismo tiempo narra, de acuerdo 

con convenciones emblemáticas, con supuestos culturales. A partir del modo 

en que deine los actores y las conexiones relevantes, crea un paisaje social y 

moral. Y lo hace como principio subyacente cuya capacidad de mediación es 

tanto más poderosa por cuanto la oculta una serie de metáforas aparentemente 

inocuas. 

Si bien la metáfora espacial del teatro es quizá la más ubicua para hacer 

referencia al contexto, es quizá la comparación con la dramaturgia la que 

resulta más esclarecedora. La dramaturgia se preocupa por la puesta en escena 

de un argumento. Ello implica deinir no únicamente las condiciones visuales y 

espaciales con las que se va a construir cada escena, sino la situación dramática 

que subyace a ésta. El concepto de situación dramática es clave, pues el ejer-

cicio de crearla implica imaginar los antecedentes y el mundo de referencias 

que hacen posible una cierta manera de interpretar y de poner en escena una 

trama. Son precisamente la particularidad y complejidad con las que se ima-

gina la situación dramática las que hacen posible que los actores puedan inter-

pretar los personajes: que puedan no sólo interpretar al Otro, sino producirlo. 

Transformarse en el Otro. Cualquier parecido con la antropología es más que 

mera coincidencia.49 

Es en la creación de la situación dramática en la que toma toda su dimen-

sión el trabajo creativo y demiúrgico del metteur en scène. Ella deine el mundo 

de lo no dicho, de lo que a su manera de ver el argumento tiene implícito.  

Se deine allí lo que se pudiera considerar como el “inconsciente” de la trama. Se  

determina lo que los actores realmente dicen más allá de las palabras del libreto. 

Allí se precisa algo muy cercano a lo que J. C. Scott ha llamado códigos ocultos 

(hidden transcripts), y se podría ampliar en este sentido su deinición como el 

discurso escondido, “que conirma, contradice o da inlexión a todo aquello que 

hace parte de la versión pública (public-transcript).50 La situación dramática se 

revela tanto en el evento focal como en el contexto pero, dado que la deinición 

49 Han sido las discusiones con Saskia Loochkartt, antropóloga y actriz, las que me han 

abierto esta perspectiva.

50 J. C. Scott, Domination and the Arts of Resistance: Hidden Transcripts, 1990. pp. 4-5.



68 Margarita Serje

de este último es más “libre” y abierta, menos circunscrita por el ejercicio cons-

ciente de la racionalidad, lo que demanda menos rigor; el contexto constituye, 

sin duda, una ventana privilegiada para leer los códigos ocultos, el inconsciente 

de la trama.

La situación dramática: los estudios regionales en Colombia

Una de las grandes diicultades que opone el análisis del contexto consiste 

en describir el conocimiento sociohistórico con el que los protagonistas de un 

evento actúan en él. Es decir, la situación dramática dentro de la cual éstos 

actúan. Duranti y Goodwin han enfatizado la importancia de aproximarse al 

contexto, primero, desde la perspectiva de los actores que activamente actúan 

en el mundo en el que él o ella se hayan inmersos; segundo, de ligar el análisis del 

contexto con el estudio de las actividades especíicas que constituyen el mundo 

cultural e históricamente organizado que esos actores habitan; y tercero, reco-

nocer el hecho de que los participantes están siempre simultáneamente situa-

dos en el medio de múltiples contextos que cambian rápida y dinámicamente a 

medida que se desarrollan los acontecimientos.51

El objetivo de este trabajo es aproximarse a la situación dramática que 

guía la relación que establece el Estado nacional con sus territorios salvajes, es 

decir, a la imaginación que orienta el proceso mediante el cual este conjunto 

de gentes y paisajes se convierte en objeto de lo que A. Giddens ha llamado dis-

embedding (desanclaje), es decir, el proceso de arrancar las relaciones sociales 

de sus contextos locales de interacción para reanclarlas en los nuevos ámbitos 

espacio-temporales coordinados por el Estado y por los agentes del modo de 

producción moderno.52 Esta imaginación se ve plasmada en el conjunto de sabe-

res y, en general, de discursos que median y delimitan este proceso. Es a partir 

de estas consideraciones que me propongo mirar el saber que se ha consolidado 

como contexto, entendiendo éste en toda su dimensión dramática, cuando en 

Colombia nos preguntamos por eventos focales que, como el caso de la masacre 

de Bojayá, tienen lugar en las lejanas y apartadas regiones nacionales. 

51 Óp. cit., p. 5.

52 Cf. A. Giddens, Consecuencias de la modernidad, 1994 [1990], pp. 32 y ss.



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 69

El conocimiento que se ha desarrollado históricamente sobre estas regio-

nes se ha estructurado a partir de una serie de ideas, conceptos y supuestos que 

constituyen el contexto en el cual se fundamenta una serie de propuestas y de 

prácticas. La legitimidad de estas últimas se basa en el enorme eco que tienen 

aquellas en el sentido común de la sociedad nacional, es decir, en la familiaridad 

con la que son asumidas. Este contexto se ha creado a partir de una verdadera 

tradición de interpretación y signiicación,53 estructurada a partir de la experien-

cia y la obra —la escrita y la intervención material— de nuestros grupos ilustra-

dos. Con ello me reiero a los habitantes de la que Ángel Rama ha llamado “la 

ciudad letrada”.54 Es decir, tanto a los artíices de la literatura y el conocimiento 

social como a los burócratas “cultivados” que han puesto las letras al servicio de 

la administración del Estado, primero en nombre de los intereses de la Corona, 

después en nombre de la economía metropolitana y hoy en nombre de la lógica 

de lo que Hardt y Negri han llamado “imperio”.55 No se trata de dos grupos que 

puedan ser fácilmente distinguidos uno del otro (intelectuales-administrado-

res), pues desde las épocas de la ocupación colonial los “hombres ilustres” de 

nuestra vida política han sido también nuestros “ilustrados”. El panorama hoy 

no puede ser menos diciente: académicos que ocupan vicepresidencias y minis-

terios; ministros que ocupan cargos universitarios y publican obras académicas; 

estudiosos e intelectuales que ejercen no sólo como consultores o asesores sino 

como agentes directos y activos de las políticas del Estado y de los programas 

de las entidades multilaterales y de las ONG. Aunque hay, sin duda, una tradi-

ción crítica en la historia intelectual colombiana, las vicisitudes y diicultades 

de nuestra vida académica hacen que esta conjunción de letras, política y admi-

nistración pública se haya visto generalizada y, de cierta forma, normalizada. 

53 Tomo aquí prestado el concepto propuesto por J. Tully, Strange Multiplicity: Constitutionalism 

in an Age of Diversity, 1995.

54 Es decir, los habitantes de la ciudad cuyo orden lo establece el rigor de la palabra escrita: 

“La pléyade de religiosos, administradores, educadores, profesionales, escritores y múltiples 

servidores intelectuales [que] manejaban la pluma, estrechamente asociados a las funciones 

del poder, los que constituyen una poderosa articulación de lenguajes simbólicos cuyo sen-

tido garantiza los intereses de la metrópolis”. A. Rama, La ciudad letrada, 1984, p. 24.

55 M. Hardt y A. Negri, Empire, 2001.



70 Margarita Serje

La tradición de interpretación y signiicación del espacio nacional estable- 

cida en la historia de la administración de sus gentes y territorios ha consolidado  

una suerte de modelo de conocimiento a través del cual los estudios regionales 

delimitan, describen y articulan la forma como se analiza el contexto para la 

acción del Estado. Se ha conigurado como su situación dramática. En este 

modelo se deinen los supuestos, los objetos y objetivos, las convenciones 

mediante las cuales se hacen posibles el conocimiento y la intervención del 

conjunto de territorios que históricamente se han considerado ajenos al control 

y la apropiación del Estado nacional, y se constituyen las iguras administrati-

vas (“baldíos”, “territorios nacionales”, “zonas de rehabilitación”) a través de las 

cuales éstos son administrados e intervenidos. Este modelo constituye la base 

de la lógica gubernamental y adquiere hoy una importancia signiicativa, por 

cuanto se considera que la articulación al nuevo orden socioeconómico global 

pasa por el debilitamiento del Estado-nación y el fortalecimiento del espacio 

nacional, cuya administración, control y manejo —en virtud de la incapacidad 

del Estado— se ven privatizados a través de diversos esquemas. 

Las bases de esta tradición de interpretación y signiicación se trazan en la 

historia de la ocupación y la administración colonial. Éstas se recrean y se vuel-

ven a poner en escena en el siglo XIX con el surgimiento de la República, cuando 

se produce y legitima una visión particular sobre la naturaleza de la realidad de 

las “regiones marginales y de frontera” y de los desafíos, ventajas y obstáculos  

que éstas representan para el surgimiento de una nación viable. En los capítulos que  

conforman “La puesta en escena” se procura hacer evidentes los ejes de esta tra-

dición, así como sus condiciones de posibilidad y sus rasgos característicos. Es 

decir, se trata de mostrar la manera como se deinen regiones, paisajes y sujetos 

a la luz de esta mirada particular, y cuáles son los supuestos y convenciones que 

sustentan el modelo de conocimiento que de allí se deriva y que se ha desarro-

llado como lo que se puede considerar un programa de estudios regionales que, 

si bien no deja de ser múltiple y fragmentado, mantiene una cierta coherencia. 

En el capítulo sobre la relación entre nación y paisaje se pone de presente cómo 

se forja uno de los relatos fundacionales de la nación: el de su naturaleza y geo-

grafía exuberantes, que genera “el país de regiones”. Basándose en este mito, que 

surge directamente de la noción de América como frontera imperial forjada con 

la conquista y ocupación coloniales, se consolida un paisaje social y moral que se 



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 71

que queda inscrito en los paisajes naturales —regionales— de la nación, teniendo 

una larga y sorprendente continuidad histórica. Se consolida aquí, bajo la forma 

de un conocimiento autorizado —protagonizado por los políticos-geógrafos del 

siglo XIX—, una forma de lectura de la geografía y la corografía nacionales que 

describe y lee el espacio nacional en la tradición de las geografías imperiales del 

siglo XIX: como un objeto de historia natural, es decir, un objeto cientíico, carto-

gráico y estético que no se inscribe directamente en el ámbito de la historia o de 

la civilización sino en el de la naturaleza. 

Esta tradición de lectura y descripción del espacio nacional va a marcar 

de manera casi indeleble hasta nuestros días la imaginación geopolítica nacio-

nal. Ello se releja en la continuidad semántica que se mantiene en los con-

ceptos de conines, baldíos, “territorios nacionales” y fronteras (agrícolas, de 

colonización, internas) a través de los cuales se ha categorizado, clasiicado y 

diagnosticado este conjunto de regiones. En el capítulo sobre la imaginación 

geopolítica se propone un análisis de las descripciones que este tipo de catego-

rización hacen posibles y se ponen de relieve los elementos y procesos sociales 

que se han considerado centrales en el campo de visión que abre este saber-

contexto. Se muestra cuáles han sido las conexiones que se han visto privile-

giadas cuando se caracterizan los territorios salvajes como contexto y cuáles se 

han visto excluidas y silenciadas. 

Este modelo de conocimiento no determina únicamente las formas espe-

cíicas de imaginar los territorios salvajes y sus habitantes, sino también los 

modos posibles de intervención. Las políticas y prácticas que se consideran 

necesarias para incorporarlos a la nación. Éstas se exploran en la tercera parte: 

“Escenas cotidianas en los conines de la nación”, al tiempo que se ponen en 

evidencia las implicaciones políticas y culturales que tiene el hecho de que una 

multiplicidad de grupos y paisajes sólo son vistos a través de los lentes que 

impone la caracterización particular de que son objeto estas regiones. Dicho 

en otras palabras, se trata en esta parte de discutir la función social que cumple 

esta tradición de interpretación y de mostrar el modelo de conocimiento que se 

ha conigurado a partir de ella como condición de posibilidad de una serie de 

prácticas. Es decir, de verlo como situación dramática. 

Se hace necesario para ello comenzar respondiendo a la pregunta de quién 

tiene efectivamente injerencia en el proceso de producir un contexto para la 



72 Margarita Serje

intervención del Estado nacional sobre el conjunto de grupos y paisajes que se 

consideran por fuera de su control. Cuando las distintas instancias del Estado 

emiten “diagnósticos”, formulan políticas y prescriben programas y proyectos, 

se basan en un saber de tipo “técnico” que deine los vocabularios, las catego-

rías, las posibilidades y, en general, el universo de opciones que se van a presen-

tar eventualmente a las consultas y a la participación comunitaria. Este marco 

técnico de la acción del Estado ha surgido del tráico intenso y permanente que 

ha existido entre la academia y las instituciones del Estado. Sin temor a exage-

rar, el conocimiento que se tiene sobre las regiones salvajes y tierras de nadie ha 

sido el producto de esta simbiosis. Se pueden destacar experiencias en el marco 

de proyectos estatales de los que han surgido numerosos trabajos de investiga-

ción en el campo de los estudios regionales. Es el caso del PNR (Plan Nacional de 

Rehabilitación), el DRI (Desarrollo Rural Integrado), la Estrategia Nacional con-

tra la Violencia de la Consejería Presidencial para la Paz, el PDPMM (Programa 

de Desarrollo y Paz del Magdalena Medio) o el proyecto BioPacíico, entre 

otros; o de proyectos solicitados y inanciados por diversas entidades estatales 

como los Corpes (Consejos Regionales de Planiicación Económica y Social),  

el DNP (Departamento Nacional de Planeación), o por diversas agencias para el  

desarrollo y la democracia, ya sean entidades multilaterales como el PNUD 

(Programa de Naciones Unidas para el Desarrollo) u ONG.

De la mano de estos programas y proyectos institucionales se ha produ-

cido un corpus de trabajos, a los que en adelante me referiré como estudios 

regionales, que, además de haber orientado la acción estatal, se han convertido 

en verdaderos hitos paradigmáticos del conocimiento de los territorios histó-

ricamente considerados por fuera del control del Estado.56 Han constituido un 

conocimiento experto que es indisociable de la empresa en la Colombia con-

temporánea (mapa 2) de “construcción del Estado y de la nación”. Esta incor-

poración de los análisis emanados de las ciencias sociales en el quehacer del 

Estado hace parte de su proceso de transformación en un aparato cada vez más 

56 En el anexo “Bibliografía sobre los estudios regionales en Colombia” se recoge la muestra 

representativa, que constituyó el corpus de análisis del presente trabajo. Esta muestra se 

coniguró, como se mencionó arriba, a partir de entrevistas con funcionarios e investiga-

dores, y de la experiencia personal de varios años de trabajo tanto con el Estado, como con 

ONG y agencias internacionales.



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 73

racional, tecnocrático y sistemático, por lo que estos imperativos han orientado 

y delimitado sus líneas de análisis. Así, el aparato conceptual con el que se han 

articulado las ciencias sociales a la acción con el Estado, de cierta manera, se 

encuentra sostenido por su imaginario colonial-moderno, es decir, por lo que 

Aníbal Quijano ha llamado la “colonialidad” de su poder.57 

Este imaginario hace parte de lo que Santiago Villaveces ha caracterizado 

como la producción sistemática de una narrativa acerca del tópico de la vio-

lencia colombiana. Villaveces argumenta que esta narrativa se ha consolidado 

en el marco de un “pacto cultural” entre el Estado y los intelectuales especiali-

zados en el tema —mejor conocidos en Colombia como violentólogos—, en el 

que éstos se han constituido en intérpretes del drama que vive el país para los 

sectores clave de la alta burocracia.58 Este hecho ha deinido la manera en que 

los intelectuales colombianos han abordado los problemas regionales y su rela-

ción con la violencia, así como desde qué posición y para quién lo han hecho. 

Se ha perilado de esta forma, de acuerdo con Gonzalo Sánchez, uno de los inte-

lectuales entrevistados por Villaveces, una transformación de lo que él llama 

“intelectuales críticos” en “intelectuales para la democracia”. Es decir, se dio la 

metamorfosis de un intelectual independiente del Estado y de los partidos polí-

ticos —más bien caracterizado por tener cierta empatía con los ideales revolu-

cionarios de la guerrilla— hacia un intelectual comprometido con el proyecto 

democrático del Estado: el “intelectual orgánico del poder”. Esta transforma-

ción se dio a partir de la convicción paradójica de que, si bien el Estado está en 

la raíz de los procesos de violencia, éste es a la vez la alternativa a la violencia, 

como lo expresó Alejandro Reyes, otro de los autores citados. Villaveces carac-

teriza a éste como un movimiento que pasa del heroísmo de una voz iluminada 

a favor de los oprimidos hacia una voz iluminada a favor del Estado. Estas dos 

maneras de situarse ha implicado que los llamados “violentólogos” se hayan 

empecinado en destacar la singularidad del contexto colombiano, lo que les ha 

impedido reconocer las trazas de la ocupación colonial y de su herencia totali-

taria que se reproducen en las realidades marginales de los países del llamado 

57 Cf. Aníbal Quijano, “Colonialidad del poder, cultura y conocimiento en América Latina”, 1997.

58 “Convoluted Histories: he Role of ‘Violentologists’ in the Colombian Conlict (1980-2000)”, 

2001.



74 Margarita Serje

“Tercer Mundo” y, en general, de las zonas salvajes, en la “tierra de nadie” de las 

fronteras. Desde este punto de vista es posible airmar que, en cierta medida, 

las ciencias sociales, parafraseando a Santiago Castro, 

[…] funcionan estructuralmente como un ‘aparato ideológico’ que, de puertas 

para dentro, legitiman la exclusión y el disciplinamiento de aquellas personas 

que no se ajustan a los periles de subjetividad que necesita el Estado para imple-

mentar sus políticas de modernización; de puertas para afuera, en cambio, las 

ciencias sociales legitiman la división territorial del trabajo y la desigualdad de 

los términos intercambio y comercio entre el centro y la periferia”.59

A través de un modelo de conocimiento que se ha generado a partir de la 

intervención directa de las ciencias sociales en la construcción del Estado, se  

han delimitado las conexiones relevantes que deinen el contexto en el que  

se imagina la nación y las interacciones que este contexto hace posibles. Es este 

modelo el que se busca explorar en los capítulos siguientes.

59 S. Castro-Gómez, “Ciencias sociales, violencia epistémica y el problema de la ‘invención del 

otro’”, 2000, p. 153.



Las vastas y abandonadas regiones nacionales 75

Mapa 2. Colombia: ubicación de las localidades mencionadas en el texto. Fernando 

Salazar, 2002





ii
La puesta en escena





79

3. Nación y paisaje

A nation and a woman are not forgiven the unguarded hour

 in which the irst adventurer that came along could violate them.

Karl Marx

En 1875 se estrenó Carmen en la Opéra Comique de París. Fue rotundo el 

éxito de esta obra, que cuenta la historia de una bohemia: una gitana que vive 

al día en la incertidumbre de la trashumancia, siempre en los márgenes de la 

vida urbana y de sus instituciones, dedicada al contrabando, desaiando abier-

tamente los códigos básicos de la civilización, como el matrimonio, la familia 

nuclear, la justicia; reivindicando la libertad del deseo y el amor sin amarres. 

Para Friedrich Nietzsche, quien fuera un gran admirador de Carmen, su encanto 

radica en que “ella posee, ante todo, algo que es propio de los países cálidos, la 

sequedad de su aire, su limpidezza. Y, así, nos encontramos bajo el inlujo de otro 

clima. Otra sensualidad, otra sensibilidad, otra serenidad, nos interpelan aquí. 

Esta música es alegre, pero no de una alegría francesa o alemana. Su alegría es 

africana. La fatalidad la ronda, su felicidad es breve, súbita y sin piedad. Para él, 

esta obra es la expresión de una “sensibilidad meridional, cobriza, ardiente”.1 

No sobra recordar aquí que Carmen, la bohemia, nace en Francia. Es una 

igura occidental. La atracción que ejerce sobre el público europeo se debe a “su 

1 F. Nietzsche, “Une musique méditerranéenne”, 2002, p. 85.



80 Margarita Serje

actitud de excluida, de criatura mal domesticada”, y a “sus ganas de la existen-

cia libre y llena de color que llevan los que han sido relegados de la sociedad y 

condenados al hambre por el mundo burgués del trabajo”.2 Expresa bien los tér-

minos de la relación que la sensibilidad occidental establece para ese momento 

con los mundos misteriosos, desconocidos e incontrolables que se encuentran 

más allá de sus fronteras. 

En el siglo XIX se vive una primera crisis del sistema colonial-moderno: el 

montaje de control y dominio colonial en América se resquebraja, lo que se da 

simultáneamente con la crisis del modo racional objetivista de ver el mundo. 

Por una parte, la frontera colonial se ve desplazada. Se traslada a los “conines” 

adonde no ha llegado la apropiación del capital, al mismo tiempo en que surge 

en Europa un nuevo ámbito de sensibilidad que celebra todo aquello que apa-

rece lejano en el tiempo y en el espacio. De esta manera, todas aquellas regiones 

no transformadas y dominadas por Europa y por la lógica comercial, los territo-

rios más recónditos e ignotos, se vuelven el lugar privilegiado para la experien-

cia de la naturaleza. En adelante, ellos son la Naturaleza. Y son justamente estos 

“conines” los que se van a convertir en el objeto de un proceso de erotización. 

Nietzsche, pensando en Carmen, aclara su signiicado: 

¡Y de qué forma su melancolía lasciva llega a satisfacer plenamente nues-

tros deseos siempre insatisfechos! […] Es, a in de cuentas, el amor situado en el 

lugar que le corresponde: en el de la naturaleza originaria. ¡No se trata del amor 

de una joven ideal: de una ‘Senta sentimental’3! Al contrario, se trata del Amor 

en toda su dimensión implacable, cínica, cándida, cruel, pues es así como hace 

parte de la naturaleza: el amor que tiene a la guerra como medio, y que se erige 

sobre el odio mortal entre los sexos.

El sentido de la erotización se nos revela cuando señala que “los artistas 

hacen, en general como los demás, y aun peor; toman el amor en el sentido 

2 Usando las palabras de heodor W. Adorno para describir a Carmen en “Le plus léger avec 

le plus profond”, 2002, pp. 87 y 88.

3 Se reiere aquí Nietzsche a Senta, la heroína de la ópera de Wagner Der Fliegende Hollander, 

a quien considera como antítesis de Carmen.



La puesta en escena 81

opuesto […], como esos seres que se creen desinteresados en el amor por desear 

la felicidad de otro ser, incluso a costa de la propia, pero que a cambio de ello 

quisieran poseer a ese otro ser… ni el mismo Dios es aquí una excepción”.4 La 

erotización de los conines los transforma en un objeto para ser poseído. En 

un objeto que se presenta dispuesto a ser tomado: un opaco objeto de deseo. 

Georges Bataille señala que “el erotismo, que es fusión, y que desplaza el interés 

más allá del ser personal y de todo límite, se expresa, sin embargo, por medio de 

un objeto. Estamos entonces frente a una paradoja: ante un objeto cuyo signii-

cado remite a la negación de los límites de todo objeto: ante un objeto erótico”.5 

Y más adelante, reiriéndose a la mujer, añade que “la cuestión es saber a qué 

precio y en qué condiciones va ella a ceder. Pues una vez dadas esas condicio-

nes, ella se da como un objeto”. 

Tanto la mujer como lo salvaje se deinen como naturaleza y no como cul-

tura; ambos se conciben determinados por la naturaleza. De la misma manera, 

ambos se caracterizan como objeto erótico por ser prisioneros de su voluptuo-

sidad y su lujuria, esclavos de las pasiones y de las emociones, esclavos de la 

irracionalidad, “bajo el inlujo de un clima que les arrastra violentamente al 

amor”.6 Por ello, es posible proyectar en los conines, en el mundo encarnado 

por Carmen, la certeza propuesta por Bataille, de que “ellas [las mujeres] se 

ofrecen, como objeto, al deseo agresivo del hombre”. Al estar en oposición frente 

a la racionalidad masculina occidental, las mujeres y lo salvaje se ven transfor-

mados en objetos dispuestos a ser o poseídos por ella o aniquilados, como le 

sucede inalmente a Carmen. Una de las maneras privilegiadas por Occidente 

para poseer ese objeto desconocido, que está más allá del umbral de su civiliza-

ción, ha sido la de arrebatarlo del contexto de su continuidad histórica y geo-

gráica y darle un nuevo lugar en el marco del propio. Fusionándolo, para usar 

el concepto de Bataille. Convirtiéndolo, entre otras cosas, en un objeto estético. 

4 F. Nietzsche, Ibíd.

5 L’erotisme, 1957, p. 144.

6 Tomo aquí prestadas las palabras con las que el abate G.-T. Reynal describe la naturaleza 

de los americanos en su Histoire philosophique et politique des établissements et du commerce 

des européens dans les deux Indes, 1776, vol. 2, p. 271.



82 Margarita Serje

De esta manera, la geografía desconocida de los conines, les pays afreux:7 

las selvas, las montañas, los desiertos que representan el arquetipo de la natu-

raleza salvaje, desierta —en el sentido de inhumana— y, por lo tanto, aterradora 

tendrán en adelante un sitio central. Se escucha en estos lugares el canto de 

las sirenas evocando esa mezcla del placer de lo misterioso con el toque de lo 

siniestro.8 Estos “territorios espantosos” pasan a ser considerados el escenario 

par excellence de la experiencia de lo sublime:9 una sensibilidad estética ligada 

a la experiencia vertiginosa de la libertad, de lo monstruoso de la naturaleza 

salvaje, del riesgo, de las fuerzas telúricas del cosmos, del terror exquisito de 

las experiencias extremas. En el marco de esta sensibilidad, la naturaleza pasa 

de ser percibida únicamente como una realidad autónoma que se presta a la 

mirada de ese Hombre —es decir, al punto de vista masculino, europeo, blanco, 

ilustrado— que la organiza y que la ordena,10 a convertirse, además, en un espec-

táculo, en una experiencia estética y vital. El centro de su acción es entonces un  

sujeto que va a ser conmovido y transformado por ella: su protagonista es  

un Hombre lleno de fortaleza, con una sensibilidad especial, capaz de empren-

der el viaje iniciático hacia lo salvaje. 

Una de las piedras angulares de esta nueva sensibilidad, que produce una 

“dramatización estética de la naturaleza”, es, sin duda, la experiencia americana 

de Alexander von Humboldt. Sobre la visión a la que Humboldt da celebridad 

y legitimidad en la metrópolis y en América misma, se establecen además las 

bases conceptuales para futuros desarrollos de las ciencias naturales, como la 

Teoría de la evolución y la ecología.11 Se gesta a partir de ella un nuevo modo de 

apropiar la naturaleza en Occidente.

7 Como los llama A. Roger, Court traité du paysage, 1997; cf. pp. 86 y ss.

8 Como lo señala J. K. Wright, “Terrae incognitae: he Place of the Imagination in Geography”, 

1947, p. 2, reiriéndose a la tradición de atracción-repulsión que ha sido expresada en la 

experiencias de los países de inis terrae.

9 Cf. E. Burke, A Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and the Beautiful, 

1990 [1757].

10 En adelante me referiré a éste siempre con H mayúscula.

11 Cf. J. M. Drouin, L’Ecologie et son Histoire, 1993.



La puesta en escena 83

La América equinoccial de Humboldt

El 1º de enero de 1887 apareció publicada en el Papel Periódico Ilustrado12 

una de las entregas de un extenso escrito irmado por José Caicedo, titulado 

“Recuerdos y apuntamientos”. Uno de sus apartes está dedicado a Alexander 

von Humboldt, célebre viajero y naturalista que había visitado la Nueva Granada 

a comienzos de ese siglo. Más especíicamente, el autor resalta “la ingratitud de 

algunos extranjeros que [...] olvidan o afectan al desconocer el mérito de las 

personas y las cosas” y cuenta que,

Es verdad que Humboldt llamó a Santafé [de Bogotá] ‘La Atenas de América 

del Sur’, en un sentido relativo, sin duda porque esta ciudad le pareció la más 

culta de cuantas hasta entonces había tenido la ocasión de visitar en América, 

y porque debió sorprenderle que cuando él pensaba que tal vez este país se 

hallaba todavía en estado primitivo, ó poco menos, encontró en la capital más 

de una docena de hombres notablemente instruidos, templados por el mismo 

tono de él, es decir amantes y cultivadores de las ciencias naturales. Pero tal 

título que los honraba y los favorecía, no impidió que en sus escritos calláse los 

nombres de esos sujetos, de cuyos conocimientos locales y prácticos se aprove-

chó grandemente, y que tan importantes datos y noticias le suministraron gra-

ciosamente acerca del país, su topografía, minas, producciones, climas, etc.13

Caicedo se reiere aquí a dos descubrimientos del cientíico criollo14 

Francisco José de Caldas, conocido como el Sabio Caldas: Al “modo de medir 

las alturas por medio del agua en ebullición”, sin necesidad del barómetro, y a 

12 Creado por Alberto Urdaneta, quien en el primer número declaró que este periódico “que sólo 

tiene por mira capital el adelanto del país, lleve hasta donde sea posible, tanto al Nuevo como al 

Viejo Mundo, por medio de los escritos y del sistema objetivo de las ilustraciones, el conocimiento 

de las bellezas del suelo de Colombia, de su historia, de su naturaleza, de su progreso, de sus aspi-

raciones, de su movimiento intelectual, de sus glorias”. Año 1, Núm. 1, 6 de agosto de 1881.

13 “Recuerdos y Apuntamientos”, Papel Periódico Ilustrado, núm. 7, año V, p. 172.

14 Por “criollos” se entiende en el contexto de la Nueva Granada a los españoles y sus descendien-

tes de “raza pura” radicados en las colonias. Diiere radicalmente del que tiene el término creole 

( francés, inglés), que como concepto enfatiza la idea de mestizaje y de hibridación cultural.



84 Margarita Serje

la geografía de las plantas, “sistema del que fue único y exclusivo inventor”, de 

los que “se aprovechó Humboldt” sin reconocerlos, ni citarlos en sus escritos.15 

Aparte de las obvias relexiones que este hecho suscita en torno a las relacio-

nes entre poder y conocimiento cuando éste se produce desde las fronteras del 

imperio, en una lengua que no es una de las reconocidas para producir cono-

cimiento en la cultura metropolitana, como era ya el caso para el castellano en 

el siglo XIX, lo que me interesa explorar aquí es el vínculo ideológico que une la 

representación estética y cientíica que desarrolla Humboldt de la naturaleza, 

de la naturaleza de América y de sus habitantes, con las propuestas políticas 

que se van a ver impresas en la conciencia de sí mismas que elaboran las nacio-

nes nacientes en América, en particular, en la Nueva Granada.

A lo largo de su paso por la América equinoccial, Humboldt estableció un 

intercambio con las élites criollas y con todos aquellos que guiaron e interpre-

taron para él la realidad americana.16 En su recorrido fue huésped de las perso-

nalidades de la vida social, política y cientíica de las colonias (como Caldas y 

Mutis, en la Nueva Granada). Vio América desde la perspectiva de la administra-

ción colonial y su infraestructura, en la cual estuvo instalado todo el tiempo: los 

caminos, postas, misiones, haciendas, etcétera, de los que resultaba imposible 

apartarse. No hay que olvidar que su viaje había sido patrocinado por la Corona 

española en el marco de las reformas borbónicas. Resulta por ello interesante 

mirar la propuesta de Humboldt en conjunto con las nociones que los criollos 

americanos elaboraron de su geografía y de su historia, pues, de cierta manera, 

ambas perspectivas son indisolubles.

15 Para el caso de la geografía de las plantas, el autor cita al “distinguido botánico español 

Villanova, quien reivindica para Caldas la gloria de esta invención, muy anterior a la época 

en que el Barón escribió su obra que lleva el mismo título”. Lino de Pombo hace también 

referencia a estos hechos en su biografía de Caldas.

16 M. L. Pratt, Imperial Eyes: Travel Writing and Transculturation, 1992, señala que los “loca-

les”, cualquiera que sea su posición en la jerarquía social, sólo aparecen en el relato del 

viajero dentro de una relación instrumental con él, quien es el verdadero protagonista. 

Informan, aportan conocimientos locales, están disponibles. Se oculta el hecho de que el 

conocimiento que adquiere el viajero no es únicamente el producto de su sensibilidad y de 

su capacidad de observación y de interpretación, sino de la interacción y la experiencia que 

sostiene con sus “anitriones”/guías/intérpretes, y que es dirigida por éstos.



La puesta en escena 85

Humboldt fue extensamente citado y reproducido a lo largo del siglo XIX, 

en particular, en la Nueva Granada. Numerosos autores han señalado la mar-

cada inluencia y las secuelas que tuvieron su viaje, y su obra en la recompo-

sición de la imagen de América. Especialmente en ese momento, en el que la 

independencia de las nuevas naciones comenzaba a bullir. Uno de los más 

sugestivos es quizá el planteamiento de Marie Louise Pratt en su libro Imperial 

Eyes, donde argumenta: 

Alexander von Humboldt reinventó la América del Sur, en principio, y fun-

damentalmente, como naturaleza. No lo hizo, sin embargo, como la naturaleza 

accesible, coleccionable, conocible y categorizable de los discípulos de Lineo, 

sino como una naturaleza dramática y extraordinaria, como un espectáculo 

capaz de sobrecoger el entendimiento y el saber humanos [...] Hubo tres imá-

genes en particular que combinó para dar forma a la nueva representación 

estandarizada y metonímica del “Nuevo Continente”: la de la superabundancia 

de los bosques tropicales (el Amazonas y el Orinoco), la de las montañas con 

cimas nevadas (la cordillera de los Andes y los Volcanes de México), y las vastas 

llanuras interiores (los llanos venezolanos y las pampas argentinas).17

En esta “reinvención” de la imagen de América son cruciales lo que 

Humboldt llamó los cuadros o escenas de la naturaleza (Les tableaux de la 

nature): el sistema de representaciones visuales mediante el cual buscó expre-

sar y poner en marcha lo que deinió como “el modo estético de estudiar los 

asuntos de la historia natural”. Esta aproximación permitiría que la vitalidad 

de la descripción estética se viera complementada e intensiicada con la reve-

lación, por parte de la ciencia, de las “fuerzas ocultas” que están en obra en la 

naturaleza. Para Humboldt, “el carácter de la naturaleza en una región dada, 

reside en la belleza absoluta de sus formas […] y de manera más general, busca 

determinar cómo la parte respectiva a las formas vegetales se traduce en el pai-

saje y de esa forma, marca su impronta en los grupos humanos que lo habitan”.18 

El paisaje es para Humboldt un objeto natural a la vez estético y cientíico.  

17 Ibíd., pp. 120 y 125-126.

18 Drouin, J. M. óp. cit., p. 69. 



86 Margarita Serje

En este orden de ideas elabora un Atlas pintoresco de América equinoccial, en el 

que reproduce los que considera sus más notorios paisajes. 

Ha pasado en gran medida desapercibido, sin embargo, que en el proceso 

de “reinventar” América, lo que Humboldt hace principalmente es inscribir en 

las imágenes escénicas de la geografía tropical una serie de nociones coloniales 

sobre la historia y la cultura, que en adelante se van a ver sumidas en los paisa-

jes dramáticos de la naturaleza salvaje del trópico americano. De esta manera, 

Humboldt va a retomar, sistematizar y conferir legitimidad cientíica y estética 

a las nociones que los criollos habían desarrollado sobre su “Nuevo Mundo”. 

Este proceso de mistiicación se ve plasmado y se hace explícito de manera 

particular en su obra Vues des Cordillères et Monuments des Peuples Indigènes 

de l’Amérique,19 uno de los trabajos que mayor inluencia y difusión ha tenido 

en América, a juzgar por la profusión de referencias que permanentemente se 

hacen de sus textos e imágenes. En uno de los últimos párrafos de la introducción, 

Humboldt muestra el sentido de este proceso de “inscripción” del paisaje: 

Al presentar en una misma obra los burdos monumentos de los pueblos 

indígenas de América y los sitios pintorescos del montuoso país que habitaron, 

creo reunir objetos cuyas relaciones no han escapado a la sagacidad de quie-

nes se dedican al estudio ilosóico del espíritu humano. Por más que las cos-

tumbres de las naciones, el desarrollo de sus facultades humanas, el carácter 

particular que imprimieron en sus obras, dependen a su vez de causas que no 

son puramente locales, no puede desconocerse que el clima, la coniguración 

del suelo, la isonomía de la vida vegetal, el aspecto de una naturaleza risueña o 

salvaje inluyen en el progreso de las artes y el estilo [48] que distingue sus pro-

ducciones. Esta inluencia es tanto más sensible cuanto más alejado se está de 

la civilización [...] para conocer bien el origen de las artes, es necesario estudiar 

19 A. von Humboldt, Vues des Cordillères et Monuments des Peuples Indigènes de l’Amérique, 1816, 

obra a la que me reiero como Vistas y Monumentos. En esta sección las referencias a esta obra 

indican sólo la página de la edición original y aparecen entre corchetes [ ], la traduc-

ción es mía. Utilizaré también la expresión “vistas y monumentos”, entre comillas como 

concepto. El título con el que esta obra se ha traducido al castellano es Sitios de la cordillera 

y monumentos de los pueblos indígenas de América; yo mantendré, sin embargo, el sentido de 

“vistas”. 



La puesta en escena 87

los accidentes del lugar que los ha visto nacer. Los únicos pueblos americanos 

entre los que hallamos monumentos dignos de notar, son los pueblos monta-

ñeses que, aislados en la región de las nubes, sobre las más elevadas altiplani-

cies del globo en medio de volcanes cuyos cráteres están cubiertos de hielos 

perpetuos, no parecen admirar la soledad de estos desiertos, que sacuden la 

imaginación por la grandeza de sus masas. Las obras que producen están mar-

cadas por la impronta de la naturaleza salvaje de las cordilleras. [49] 

Hay en particular un conjunto de ideas propuestas en este argumento de 

Humboldt que es importante destacar, pues van a ser retomadas en adelante 

como fundamento de muchas de las nociones sobre la naturaleza no sólo de la 

América tropical, sino de las nuevas naciones que, en el momento de su paso 

por el continente, se están gestando.

Lo primero que hace Humboldt es legitimar la visión unilineal natura-

lista de la historia: “el cuadro de la marcha uniforme y progresiva del espíritu 

humano” [46]. En este esquema, según el cual la historia de la humanidad es el 

ascenso de los peldaños de una serie de etapas o de estadios hacia la civiliza-

ción, los nativos americanos representan las etapas más antiguas y primitivas. 

Las sociedades europeas, por el contrario, se sitúan en la etapa más perfeccio-

nada o civilizada. Esta premisa sirve de base para la formulación de las más 

importantes teorías sociales y ilosóicas del siglo XIX. 

En los trescientos años posteriores al “descubrimiento” de América, desde 

la célebre controversia de Valladolid, numerosos pensadores europeos se liaron 

en innumerables polémicas acerca de la naturaleza de América: la naturaleza 

de sus gentes, de sus sociedades y de sus paisajes.20 Para ines del siglo XVIII, de 

la “disputa de América”, había surgido esta premisa básica, que fue el eje de un 

consenso entre los pensadores más diversos (como Adam Smith, Jean-Jacques 

Rousseau o Immanuel Kant), aun si en otros aspectos sus desacuerdos fueran 

irreconciliables. Ninguno pone en duda la visión unitaria de la historia humana, 

según la cual “se trata los diferentes estados en que se encuentran las sociedades  

humanas, tanto las antiguas como las lejanas, como estadios o etapas de un 

20 Cf. Antonello Gerbi, he Dispute of the New World: he History of a Polemic, 1973 [1955], y 

Nature in the New World, 1985 [1975].



88 Margarita Serje

desarrollo único, que, partiendo de un mismo origen, deben converger en un 

mismo designio”.21 Esta noción tiene una idea concomitante, según la cual 

el medio geográico determina la capacidad de evolución de la sociedad. Se 

trata de una idea de larga data en el pensamiento occidental, la del determi-

nismo ambiental,22 que en el contexto de la polémica sobre América generaliza 

la creencia de que la inmadurez geográica del continente va de la mano con la  

inmadurez tanto física como social de sus habitantes. En adelante, este conjunto  

de “verdades” asociadas al desarrollo uniforme de la humanidad, ya sea como 

una progresión o como una regresión o como una mezcla de ambas, además de 

mantenerse durante mucho tiempo como presupuesto del saber cientíico, se 

consolidó irmemente en el sentido común, donde aún se encuentran profun-

damente arraigados muchos de sus trazos. 

La imagen que se había impuesto entonces de la América tropical, dentro de 

este orden de ideas (que constituyen, por lo demás, una ideología), se puede resu-

mir en varios elementos: América es ante todo una realidad natural, un mundo de 

naturaleza primigenia. Esta naturaleza, desconocida, es, sin embargo, cornucopia 

de la abundancia, pues en ella se encuentra una profusión de tierras desposeídas y 

deshabitadas: de “vastas soledades” pobladas de una fauna y una lora inusitadas, 

llenas de riquezas minerales. Todo ello en espera de ser debidamente explotado, 

de ser convertido en oro: América es así una frontera imperial. Se halla, como sus 

habitantes, congelada en el tiempo, en el pasado, en “estado de naturaleza”. Su his-

toria está por comenzar, ahora que se encuentra con Europa. América se ve, así, 

representada a través de la imagen femenina de una india, desnuda, exuberante, 

rodeada de plantas y animales, ante un hombre europeo, vestido, armado de ins-

trumentos cientíicos y de las banderas de las soberanías imperiales (ig. 123). 

21 En palabras de C. Lévi-Strauss en Race et Histoire, 1973, p. 385. Aquí Lévi-Strauss señala que 

aunque el evolucionismo social se ve legitimado por la teoría de la evolución biológica, 

es anterior a ésta y es una doctrina que ha sido producto de otro tipo de preocupaciones 

inmersas en una posición etnocentrista.

22 Idea que se inaugura con el pensamiento médico de Hipócrates, quien se dedicó a sistema-

tizar la inluencia del medio sobre los procesos isiológicos de las poblaciones humanas.

23 De esta imagen se han propuesto varios análisis sugestivos. Cf. E. Subirats (óp. cit.); L. Montrose, 

“he work of gender in the discourse of discovery”, 1993. Esta imagen ha tenido una larga 



La puesta en escena 89

Fig. 1. “América” Grabado de heodor Galle, según el dibujo de Jan van der Straet 

(Stradamus), ca. 1580

Una segunda idea implícita en este texto aparece cuando Humboldt airma 

que:

[…] por más que las costumbres de las naciones, el desarrollo de sus facul-

tades humanas, el carácter particular que imprimieron en sus obras, dependen 

a su vez de causas que no son puramente locales, no puede desconocerse que el 

clima, la coniguración del suelo, la isonomía de la vida vegetal, el aspecto de 

una naturaleza risueña o salvaje inluyen en el progreso de las artes y el estilo 

que distingue sus producciones. Esta inluencia es tanto más sensible cuanto 

más alejado se está de la civilización [...] [48-49]. 

Quizá aquí se resume de manera más clara el aporte de Humboldt a esta 

polémica. Contra las ideas deterministas, Humboldt abre una perspectiva 

continuidad que incluye obras como Simón Bolívar con la América India de Pedro Figueroa, en 

1819, o El bautizo de Aquiminzaque de L. A. Acuña, miembro del grupo de “Los Bachues”, en 1963.



90 Margarita Serje

posibilista al admitir que en las diferencias entre las poblaciones americanas 

hay factores en juego que no son únicamente los del entorno: en el marco de 

condiciones biogeográicas similares es posible distinguir diferentes grados del 

“progreso” de las artes y sus estilos. Sin embargo, ese posibilismo tiene un límite, 

en la medida en que es de acuerdo con el grado o nivel de progreso que es posi-

ble contrarrestar la determinación geográica y que, a su vez, hay una serie de 

condiciones geográicas cuya determinación es inexorable.

Una de las bases sobre las que Humboldt fundamenta esta perspectiva fue su 

Geografía de las plantas (para la cual aparentemente retoma ideas de Caldas), que 

le dio un lugar preponderante en el campo de las ciencias naturales. Allí formula 

su célebre ley mediante la cual establece que es posible homologar los cambios en 

la distribución de las asociaciones vegetales en el planeta de acuerdo con la lati-

tud, con su distribución con respecto a las alturas sobre el nivel del mar. En esta 

ley “se pone en movimiento todo un sistema explicativo: los parámetros físicos 

(temperatura, humedad, etc.), en sí mismos determinados por la situación espa-

cial (altura, latitud), que determinan a su vez el carácter de la vegetación, la que 

a su vez inluye sobre los animales y los seres humanos”.24 El diagrama por medio 

del cual ilustra la distribución de plantas por estratos en las montañas tropicales, 

y con el que introduce un uso novedoso de los dispositivos gráicos en las ciencias 

naturales, ha sido ampliamente reproducido (ig. 2).

La homología en la que se basa la formulación de esta ley sistematiza y da 

legitimidad cientíica a la visión que los criollos europeos tenían de la geografía 

del virreinato. El orden colonial había sido impuesto en América a partir del 

saber cartográico. El mapa representó el punto de partida y el modelo para 

la apropiación colonial del territorio. En un comienzo, los mapas de América 

eran los de sus costas y, a medida en que se fue ampliando la frontera del 

mundo “conocido”, se incluyeron los ríos y las rutas de la conquista, así como 

los lugares donde se fueron ubicando los asentamientos coloniales. La visión 

cartográica, desde su punto de vista elevado, dispuso tanto un orden urbano  

—consagrado en las Ordenanzas de Felipe II sobre descubrimiento, nueva pobla-

ción y paciicación de las Indias (1573)— como una clasiicación de los paisajes.  

La cartografía castellana consignó en sus mapas (y con el mismo gesto inscribió 

en el espacio del nuevo mundo) su forma de verlo.

24 J. M. Drouin, óp. cit., p. 69. 



L
a

 p
u

e
sta

 e
n

 e
sc

e
n

a
91

Fig. 2. “Cuadro de la geografía de las plantas equinocciales: tableau physique des Andes et pays voisins, dresé sur les observations et 

mesures faits sur les lieux en 1799-1803” Alexandre von Humboldt, 1805,  publicado en el Semanario del Nuevo Reyno de Granada, 1849



92 Margarita Serje

La topografía que los españoles escogieron para asentarse en la América 

andina fueron las zonas planas, localizadas en los climas más temperados. Se 

privilegiaron los altiplanos, las mesetas, las vegas y los valles más amplios en las 

cordilleras. Las vertientes, con sus laderas pendientes, representaron para los 

conquistadores un enorme obstáculo tanto para su ascenso o su descenso como 

para ocuparlas. La tecnología castellana no tenía precedentes ni experiencia 

alguna de ocupación de laderas abruptas, por lo que les era imposible resolver 

los problemas que presentaba el construir caminos,25 asentamientos o áreas de 

cultivo en las escarpadas pendientes andinas. La ocupación colonial se va a asen-

tar entonces sobre planos, descartando las vertientes. Este hecho fue de crucial 

importancia para la ocupación de lo que hoy es Colombia, pues, al separarse la 

cordillera en tres grandes ramales en su territorio, predomina una abrupta topo-

grafía en la que aparecen zonas planas discontinuas, como las altiplanicies de 

Pasto, o la cundiboyacense, o como el valle de Aburrá, donde se ubica Medellín. 

Es allí donde se asientan los españoles dejando de lado las zonas de pendientes, 

que no serán colonizadas sino hasta bien entrado el siglo XIX. 

Este territorio y su contenido, al ser reducido a una representación sobre la 

supericie horizontal del mapa, sobre la que se uniican y se homogeneizan los 

elementos que se ven, se transforman en una sucesión estratiicada de planos. A 

partir de ella no sólo se invisibilizan las vertientes, sino que se estructuran una 

clasiicación y jerarquización de la topografía de la Nueva Granada. Se establecen 

distinciones de acuerdo con las cuales se segmenta horizontalmente el paisaje 

andino. La jerarquía de planos estratiicados tenía, por lo demás, una signiicación 

moral en la cosmología del Renacimiento, pues representaba el orden jerárquico 

de la cadena de la creación (the Chain of Being), expresada en las Tres Regiones del 

Aire: “Encima estaba la región más alta del aire, el ámbito temperado de la ‘eterna 

primavera’, la localización tradicional del paraíso terrenal […] que se imaginaba 

sobre una montaña, por encima de las colinas”.26 Más abajo, el mundo material en 

25 De hecho, la construcción de caminos en las zonas de vertiente representó un grave pro-

blema hasta bien entrado el siglo XX. Cf. J. Carrizosa, “Vías de comunicación y cobertura 

arbórea en la historia ambiental de Colombia”, 2001.

26 Cf. N. Frye, he Return of Eden: Five Essays on Milton’s Epics, 1965, pp. 44-45. Sigo aquí una 

pista sugerida por M. Taussig en Shamanism, Colonialism and the Wild Man, 1987.



La puesta en escena 93

el que los humanos deben vivir acompañados de las plantas y animales que per-

tenecen verdaderamente a ese orden, y, en el fondo, lo más bajo: el lugar de Satán 

y los ángeles caídos, el mundo del pecado, el lugar de la corrupción de la carne. 

Este orden cosmológico daba lugar al orden topográico de la Creación. A pesar 

de que esta noción tiene un origen medieval, sigue vigente para el siglo XIX, como 

lo atestigua la iconografía de la época (ig. 3).

Fig. 3. “Falls of Eternal Despair” (anónimo), 1895



94 Margarita Serje

En cada uno de estos estratos se da una combinación posible de los cua-

tro principios —calor, frío, humedad, sequedad— que determinan un tempera-

mento, en el que se sintetizan las propiedades físicas y morales que corresponden 

a su ubicación. De esta forma, se atribuye a cada segmento o piso de habitación, 

las cualidades que —para la sensibilidad europea— presentaban sus climas y 

temperaturas, atribuyéndole un temperamento a cada uno. Se llegó así a crear 

verdaderas barreras virtuales entre la tierra caliente (húmeda y malsana), las 

tierras temperadas de los valles altos y los altiplanos ( frescas, sanas y deleito-

sas) y los altos páramos ( frígidos y desapacibles).27 Esta noción de la topografía 

andina segmentada en estratos altitudinales constituyó el fundamento tanto 

del trabajo de Caldas sobre la nivelación de las quinas como de la geografía de 

las plantas de Humboldt. La concepción del paisaje andino, separado y clasii-

cado por pisos térmicos, adquiere desde entonces una indisputable legitimidad 

cientíica que se ve ratiicada y reiicada por medio de la cartografía. 

Esta visión horizontal diiere profundamente de —y oculta— la comprensión 

vertical integrada que las sociedades aborígenes andinas tienen de su territorio. 

La etnografía y la arqueología de las sociedades indígenas de los Andes tropicales 

han documentado ampliamente el patrón de ocupación andino, que se ha deno-

minado “control vertical” o “modelo del archipiélago vertical” y, más reciente-

mente, “estrategia de aprovechamiento vertical”.28 Aparte de que los conceptos 

de “control” o “modelo” no resultan del todo precisos para describir la experiencia 

que los grupos indígenas en los Andes han establecido históricamente con sus 

entornos, es posible generalizar que el poblamiento andino se basó en el manejo 

simultáneo de los diferentes pisos térmicos, lo que permite el acceso a los produc-

tos de la enorme variedad de nichos ecológicos que resultan de las variaciones en 

altura, el régimen de lluvias y de vientos y la fertilidad de las tierras (igs. 4a y 4b). 

27 Los adjetivos los he tomado de la obra del sacerdote Vicente de Oviedo, Cualidades y 

Riquezas del Nuevo Reino de Granada, 1761, que constituye un muy buen ejemplo de la clasi-

icación horizontal a partir de la cual éste jerarquiza las parroquias de la Nueva Granada. 

28 Concepto que fue originalmente propuesto por J. Murra, “El control vertical de un máximo 

de pisos ecológicos en la economía de las sociedades andinas”, 1975, pp. 59-117. Véase tam-

bién C. Langebaek, “Tres formas de acceso a productos en territorios de los cacicazgos 

sujetos al Cocuy, siglo XVI”, 1985, p. 5. 



L
a

 p
u

e
sta

 e
n

 e
sc

e
n

a
95

Fig. 4a. “Nivelación de treinta especies de plantas puestas sobre la vista occidental del Ymbabura, montaña en las cercanías de Ibarra”, 

Francisco José de Caldas, 1803



96 Margarita Serje

Fig. 4b. “Géographie des plantes près de l’Ecuateur” Alexandre von Humboldt, 1804

J. Murra señala que cada grupo social en los Andes tropicales, ya se tratara 

de pequeñas unidades políticas como Chupayco de Guanaco, o de un gran reino 

poderoso como el de Lupaca, en el Titicaca, procuraba tener el control de un 

máximo de pisos térmicos y de la gran diversidad de nichos ecológicos que apa-

recen en la cordillera y sus estribaciones. Así, la domesticación de los produc-

tos básicos de la economía indígena americana implicó una adaptación de tipo 

vertical de los diferentes productos, como la coca, el maíz, el fríjol o el ají, que 

fueron adaptados a todos los climas desde el nivel del mar hasta los 2800 msnm; 

la papa, entre los 1000 y los 3000 msnm; la yuca, el tomate y el cacao, entre el 

nivel del mar y los 2000 msnm. Contrastan con los cultivos coloniales como  

el café o la caña de azúcar que sólo se dan en una franja altitudinal precisa.

En lo que hoy constituye el territorio colombiano las sociedades precolo-

niales ocuparon ampliamente las vertientes con un criterio de implantación 



La puesta en escena 97

totalmente opuesto al europeo. Encontré esta diferencia trabajando para el pro-

yecto arqueológico de Buritaca 200, mejor conocida como Ciudad Perdida, en 

la Sierra Nevada de Santa Marta. Con el in de hacer una prospección arqueo-

lógica del valle del río Buritaca, hice un mapa hipotético donde ubicaba posi-

bles sitios de asentamiento prehispánico de acuerdo con los parámetros de 

implantación adquiridos en mi formación en la Facultad de Arquitectura. Mi 

primera aproximación fue identiicar las pequeñas áreas planas y las de escasa 

pendiente que aparecían en la escarpada topografía del valle. En el recorrido 

que hice para veriicarlo, me encontré con una sorpresa: no había en estos luga-

res planos un solo vestigio de sitio de habitación; únicamente se encontraban 

allí canales de drenaje. Los indígenas que ocupaban la Sierra Nevada privilegia-

ban el uso de las escasísimas áreas planas para cultivos; de ahí la necesidad de 

drenarlas. Para ubicar los asentamientos urbanos, aprovechaban las vertientes 

y los ilos, sobre los cuales construyeron una impresionante infraestructura de 

piedra, con terrazas y muros de contención, tanto para cultivo como para habi-

tación, así como para caminos y puentes.29 El hecho de que en “la Sierra Nevada 

de los Taironas” haya muy pocas mesetas, vegas o altiplanos probablemente 

explica por qué nunca fue ocupada por los colonizadores españoles, a pesar 

de su enorme riqueza en ornamentos de oro, de la vasta infraestructura y de la 

población considerable que allí se encontraba. Tal vez la escasez relativa de alti-

planos en el territorio colombiano explique también por qué aquí la ocupación 

indígena andina aprovecha ampliamente las vertientes y tiende a presentar una 

continuidad vertical muy marcada hacia las planicies circundantes.30 

29 Ampliando esta idea, he publicado, entre otros: “Arquitectura y urbanismo en la cultura 

Tairona”, 1987, y Organización urbana en Ciudad Perdida, 1984.

30 La que ha sido documentada por la etnología y la arqueología, no sólo para la Sierra Nevada 

de Santa Marta (cf. G. Reichel, Los Kogui, Una tribu de la Sierra Nevada de Santa Marta, 

1985) sino en varios otros casos, como el de la que se ha llamado la confederación Muisca  

(cf. Langebaek, óp. cit.), para el piedemonte oriental o el valle del Sibundoy (cf. C. Langebaek, 

Por los caminos del piedemonte: una historia de las comunicaciones entre los Andes orientales y 

los Llanos, 2000; Ch. Caillavet y X. Pachón [eds.], Frontera y poblamiento: estudios de historia 

y antropología de Colombia y Ecuador, 1996; A. Osborn. Las cuatro estaciones: mitología y 

estructura social entre los U’wa, 1995; M. C. Ramírez, Frontera luida entre Andes, piedemonte y 

selva: el caso del valle del Sibundoy, siglos XVI-XVII, 1996). 



98 Margarita Serje

En las sociedades indígenas que actualmente habitan las zonas montaño-

sas de la región andina colombiana (como en el caso de los grupos de la Sierra 

Nevada de Santa Marta o de la Sierra Nevada del Cocuy), la organización verti-

cal integral del territorio se expresa en el hecho de que el cauce de cada río es un 

distintivo central de pertenencia. El sistema vertical de cuencas y microcuen-

cas es un referente importante en la organización tanto social como espacial 

de estos grupos, cuyos territorios se organizan a partir de las cuencas de los 

grandes ríos de las cordilleras e iban en épocas precoloniales desde las nieves 

perpetuas hasta las zonas planas (mapa 3). 

En su introducción a Vistas y monumentos, Humboldt expresa de manera 

explícita cómo, con la segmentación horizontal por pisos térmicos, establece, 

no únicamente una distinción “natural” entre los estratos biogeográicos: las tie-

rras altas —los pisos de climas temperados de la cordillera— y las tierras bajas 

—la tierra caliente—, sino también una distinción cultural que ha permanecido 

vigente hasta la actualidad y que sigue siendo paradigmática en la geografía, la 

etnología31 y, en general, las ciencias sociales. La propuesta cultural implícita 

en la distinción horizontal entre las tierras altas y las tierras calientes parte de  

la idea de que la civilización sólo puede gestarse en las zonas temperadas. En la 

introducción a Cosmos, Humboldt airma que ésta es “aparentemente la región 

más favorable para el progreso de la razón, la moderación de las costumbres y la 

consolidación de la libertad pública”,32 por lo que en América tropical sólo hay 

civilización en la alta montaña:

Para el momento del descubrimiento del Nuevo Mundo, o mejor, para 

cuando los españoles invadieron por primera vez los pueblos americanos, eran 

los grupos montañeses los más avanzados en cuanto a su cultura [...]. Allí donde 

el hombre sujeto a un suelo poco fértil y forzado a luchar contra los obstáculos 

que le opone la naturaleza no sucumbe a esta prolongada lucha, las facultades 

se desarrollan más fácilmente [...]. En aquella región equinoccial de América 

donde se ven sabanas siempre reverdecidas como suspendidas por encima de 

31 La etnología la ha asumido como una frontera evidente; se habla de la etnología de tierras 

bajas y de la de tierras altas.

32 Vol. 1, 1997 [1847], p. 36.



La puesta en escena 99

las nubes, sólo se han encontrado pueblos civiles en el seno de las cordilleras, 

cuyos primeros progresos en las artes eran tan antiguos como la extraña forma 

de sus gobiernos, tan poco favorables a la libertad individual. [32-33] 

Mapa 3. “Territorio del clan Cobaría dibujado por Luceli, Sierra Nevada del Cocuy” 

publicado en Berichá-Esperanza Aguablanca, Tengo los pies en la cabeza, 1992

Sólo en los climas fríos de la alta montaña hay posibilidades de civilización, 

mientras que la naturaleza salvaje y abrumadora de las planicies ardientes y de 



100 Margarita Serje

las agobiantes selvas determina una suerte de incapacidad de las sociedades  

de las tierras bajas de “ascender” a la civilización. Es este paradójico límite 

determinista, que Humboldt impone a su visión posibilista, el que hace que la 

homología natural implique a su vez una homología cultural. Así, airma que “el 

problema de la primitiva población americana no pertenece al dominio de la 

historia más que al de las ciencias naturales, al igual que el origen de las plan-

tas, animales y la distribución de los gérmenes orgánicos” [20]. La prueba de 

la carencia total de civilización en las selvas tropicales se hace evidente en la 

ausencia de agricultura de estos grupos, entendida ésta evidentemente en el 

sentido europeo. Los habitantes de las selvas a duras penas “rodean sus chozas 

de bananos, de jatropha y de algunas otras plantas alimenticias” [36].

Para el pensamiento europeo, a partir del momento del Descubrimiento, 

los salvajes, habitantes de las selvas, representan la primera era de la historia 

humana: la del “estado de naturaleza”, que constituye también el primer esta-

dio de vida económica y productiva: el de la “economía natural” de los caza-

dores-recolectores.33 De acuerdo con esta idea, el cazador-recolector, de cierta 

manera, se limita a aprovechar la abundancia que le ofrece naturaleza. A bene-

iciarse de las riquezas que espontáneamente le brindan con profusión las tupidas 

selvas. Por ello, tomando prestadas palabras de Rousseau, “el cuerpo del salvaje, 

siendo el único instrumento que posee”,34 le coniere propiedad únicamente 

sobre el producto de su trabajo. Así, a los salvajes sólo se les reconoce el derecho 

de propiedad sobre aquello que recojan o cacen o pesquen. No se les reconoce, 

sin embargo, ninguna propiedad sobre las tierras en las cuales cazan y recogen. 

De esta forma, se considera que las tierras bajas de América son vastas tierras 

baldías. Es decir, tierras que no han sido “mejoradas” o “cultivadas”. 

El derecho a reclamar la propiedad sobre la tierra solamente se puede dar 

en la medida en que ésta releje el trabajo que se ha invertido en su transforma-

ción técnica. Ésta se entiende, de nuevo, en términos de las técnicas agropecua-

rias europeas —el arado, las divisiones y cerramientos, etcétera— que fueron 

33 De acuerdo con la secuencia de la historia lineal, después seguirían el pastoralismo, la agri-

cultura y, inalmente, la civilización.

34 Jean-Jacques Rousseau, Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité parmi les hommes, 

1996 [1754], p. 82.



La puesta en escena 101

necesarias para un tipo particular de explotación de la tierra orientada a la pro-

ducción para el mercado moderno. Es decir, al sistema de mercado regulado 

por precios, cuyo objetivo central es la maximización de las ganancias econó-

micas. El desarrollo agrícola europeo, basado en las condiciones de asoleación 

propias de su latitud, se centró en monocultivos extendidos a lo largo de eras, 

lo que crea una supericie horizontal extensa, para maximizar la recepción de 

los rayos oblicuos del sol. La agricultura amerindia tropical, invisible hasta hace 

poco para las ciencias agronómicas, se basa en otros principios. La producción 

aquí no se dirige necesariamente al mercado moderno, sino a sistemas de mer-

cado orientados por otras lógicas, como la reciprocidad o la redistribución. Por 

otra parte, su coniguración busca el aprovechamiento de la luz solar perpendi-

cular de la zona ecuatorial. Por ello, su estructura es vertical, alrededor de agru-

paciones puntuales muchas veces organizadas en espiral, a la manera de una 

escalera de caracol35 (ig. 5), creando varios estratos o niveles y combinando, 

por lo tanto, una gran diversidad de especies. Este tipo de cultivo “guarda gran 

similitud estructural con la selva, lo cual permite la protección del suelo con-

tra la erosión, favorece la eiciencia fotosintética y disminuye la posibilidad de 

todo tipo de plagas”.36 Ph. Descola subraya la alta eiciencia que presentan estos 

“huertos forestales” pues evidencian “una elevada productividad, requiere de 

poco trabajo, ofrece una gran variedad de productos, se adapta perfectamente 

a las variaciones de suelos y climas y se desarrollan protegidos de epidemias y 

parásitos”.37 Puesto que la coniguración de este tipo de cultivo presenta una 

apariencia caótica, a la que María Clara van der Hammen se reiere como “caos 

organizado”, ha sido leído desde la tradición europea como “monte”. 

El largo trayecto de la agricultura indígena amazónica ha dejado como evi-

dencia depósitos de terra preta, es decir, manchas de suelos enriquecidos por 

la práctica acumulada de la concentración de material orgánico en las zonas 

35 Como la que ha sido documentada por Loraine Vollmer en “Etnobotánica de los sistemas 

de producción agrícola en el Valle del Sibundoy”, 1997.

36 M. C. van der Hammen, El manejo del mundo: naturaleza y sociedad entre los Yukuna de la 

Amazonia colombiana, 1992, p. 16.

37 Ph. Descola, La Nature Domestique, 1986, p. 237.



102 Margarita Serje

de chagras indígenas.38 Se han encontrado depósitos de terra preta, incluso, en 

localidades que han sido siempre consideradas problemáticas para la agricul-

tura desde el punto de vista de tecnología occidental, como los suelos arenosos 

que abundan en los ríos de aguas negras de la Amazonía.39

Fig. 5. “Siembra en caracol, Sibundoy” Margarita Serje, basado en Loraine Vollmer, 

“Etnobotánica y agricultura en el Alto Putumayo”, 1997

38 Cf. M. Eden, W. Bray, L. Herrera y C. McEwan, “Terra preta Soils and heir Archeological 

Context in the Caquetá Basin of Southeastern Colombia”, 1984.

39 Se llama ríos de aguas negras en la Amazonía a los que nacen ya en la zona plana, por lo que 

sus aguas no arrastran sedimentos de los suelos de la cordillera que dan a los ríos un color 

cremoso. Estos últimos se conocen en la selva como ríos de aguas blancas. 



La puesta en escena 103

Por otra parte, la selva misma es producto del trabajo de las sociedades que 

viven en ella. La etnología y la arqueología han ilustrado ampliamente el pro-

ceso de producción del bosque en la Amazonía y han mostrado cómo en buena 

parte su diversidad es el resultado de la intervención humana. La selva es fruto 

de prácticas a través de las cuales algunas especies se valoran y se reproducen, 

se seleccionan y se preservan, y otras resultan desfavorecidas. En general, los 

grupos indígenas de la Amazonía, bien sean los grupos “hortícolas” de maloca 

o los grupos nómadas de “cazadores-recolectores”, han conigurado un tipo de 

manejo territorial que, de acuerdo con Laura Rival, se caracteriza por sus “jar-

dines salvajes y bosques cultivados”.40 Tienen diversas formas de distinguir y 

clasiicar los diferentes espacios en la selva, que relejan bien la relación parti-

cular que tienen con cada uno y el tipo intervención del que los hacen objeto. 

Distinguen, por ejemplo, áreas que denominan “sabana”: caracterizadas por 

una vegetación rala, donde abundan las palmas, frutales y ibras; o los “mancha-

les”, áreas donde predominan ciertas especies de palma (chontaduro [Bactris 

gasipaes], milpeso [Jessenia polycarpa], Titiá [Piassava], chonta [Pyrenonglyphis 

major], cumare [Aastrocaryum vulgare], cananguchi [Mauritia minor], etc.). En 

ambos casos, se trata de especies que representan recursos centrales para la 

economía indígena.

Entre los llamados “cazadores-recolectores”, por ejemplo, se ha documen-

tado un conjunto de prácticas a través de las cuales estos grupos cualiican los 

diferentes espacios del bosque, agrupando en algunos ciertos recursos y gene-

rando áreas especíicas donde predominan especies de frutales y de palmas 

particulares.41 La vida de los grupos que han sido deinidos por la etnografía 

como de caza y recolección se caracterizan por su alta movilidad, estableciendo 

campamentos provisionales a lo largo de sus recorridos por el bosque. Sus prác-

ticas de manejo de la selva muestran que, de hecho, su intervención tiene un 

40 En su estudio sobre el manejo de la palma de chontaduro (Bactris gasipaes) por parte de 

los Huaorani, “Domestication as an Historical and Symbolic Process: Wild Gardens and 

Cultivated Forests in the Ecuadorian Amazon”, 1998.

41 Los trabajos que se han realizado sobre los nukak makús, de la familia Makú Puinave, resul-

tan especialmente ilustrativos. Cf. G. Cabrera, D. Mahecha, y C. Franky, Los Nukak. Nómadas 

de la Amazonia colombiana. 1999; G. Politis, Nukak. 1996, en cuyos trabajos me baso para 

resumir el manejo nómada del bosque.



104 Margarita Serje

carácter proactivo que tiene efectos especíicos en la producción y reproduc-

ción de las especies consideradas por ellos como recursos, y, por lo tanto, una 

incidencia directa en la composición del bosque. 

Estas prácticas incluyen el uso y cuidado continuo, la tumba selectiva y la 

poda estacional de ciertas especies de árboles y palmas, así como el cuidado de 

semillas, brotes y plantas jóvenes. El predominio de ciertas especies en estas 

zonas es, pues, resultado de las prácticas indígenas, que las sustentan y repro-

ducen. Algunas de estas áreas especializadas concentran especies que atraen 

las presas de caza. Además, estos grupos nómadas, como los nukaks, no dejan 

de tener horticultura:42 crean huertos —jardines salvajes— cerca de las áreas de 

pesca, con manejo multiestratiicado de policultivos. Todo ello va mucho más 

allá del aprovechamiento pasivo de la abundancia del medio, que es como 

coloquialmente se entiende el concepto de “caza y recolección”, es decir, como 

opuesto a la cultura. Parafraseando a Philippe Descola, se puede airmar que “la 

soisticación de sus técnicas de subsistencia es difícilmente discernible para un 

observador desprevenido, que no tiene cómo dimensionar el monto de los cono-

cimientos y de la experiencia que se requiere para crear un huerta forestal”43 y, 

sin duda, el manejo del bosque. Las selvas no son, por lo tanto, vírgenes, ni prís-

tinas, como lo querrían muchos ambientalistas, sino el producto social de las 

sociedades que conviven con ellas. Sin embargo, la cultura, tanto en el sentido  

del cuidado y producción de la tierra como en el sentido de organización social de  

los grupos de selva ha sido sistemáticamente ignorada.

En la tradición europea de lectura del espacio, el manejo “nómada” del terri-

torio resulta, ya desde la antigua Grecia, invisible. A sus ojos, el espacio ocupado 

sólo puede ser el espacio geometrizado, ortogonal. François Hartog describe en Le 

miroir d’Hérodote cómo para este célebre historiador de la Antigüedad, un espa-

cio que ha sido apropiado solamente puede ser “un espacio delimitado, medido, 

42 De acuerdo con Cabrera, Mahecha y Franky, “los nukak manejan como alimento y fuente de 

materias primas alrededor de 228 especies: 83 vegetales (43 identiicadas), 16 de mamífe-

ros, 10 de aves, 39 de peces, 2 de reptiles, 3 de batracios, 2 de crustáceos y diversos insectos 

como 43 especies de abejas (22 identiicadas), 14 de avispas y 16 de orugas”, óp. cit., p. 191.

43 Ph. Descola, “De l’Indien Naturalisé à l’Indien Naturaliste: Sociétés amazoniennes sous le 

regard d’occident”, 1985, p. 233.



La puesta en escena 105

distribuido y iscalizado. Se tendría entonces, por una parte, un poder que modela 

inevitablemente el espacio, y por otra, una “ausencia” de poder que se acomoda en 

el espacio natural”.44 Así, la selva, el llano, las vastas y desiertas soledades ocupadas 

por grupos nómadas de cazadores-recolectores, sólo pueden ser espacios salvajes. 

Ocupados por seres naturalizados, alejados de toda traza de cultura. 

Los corolarios culturales de la geografía de las plantas naturalizan enton-

ces los aspectos centrales de la geografía colonial. En su formulación altitudi-

nal, las tierras bajas se ven sumidas en el estadio de salvajismo, y las tierras 

altas, enaltecidas con la posibilidad de alcanzar la civilización y el desarrollo 

del espíritu.45 Al revertir la homología, el mismo principio en su formulación 

latitudinal implica que la civilización es un atributo natural de la zona tempe-

rada (la que coincide con lo que hoy se conoce como “el norte”), mientras que se 

condena al estado de atraso y subdesarrollo a toda la franja tropical del planeta.

Tipos y monumentos

Al lado de las escenas de naturaleza desierta, tres cuartas partes de las que 

componen Vistas y monumentos corresponden a retratos de indígenas con sus 

trajes típicos y a lo que Humboldt, con ciertas reservas, denomina monumen-

tos: “al emplear en el curso de estas investigaciones frases como ‘monumentos 

de Nuevo Mundo’, ‘progreso en las artes del dibujo’ o ‘cultura intelectual’, no 

pretendo designar un estado de cosas que indique lo que vagamente se conoce 

como una civilización adelantada” [40]. Si bien es cierto que al reconocer estos 

monumentos como cultura y como arte, invalida la teoría de la degeneración 

del indio americano,46 airma de todas maneras la posición inferior que le 

44 Le miroir d’Hérodote: Essai sur la représentation de l’autre, 1991, pp. 77 y ss.

45 Esta distinción sigue vigente. El reconocido economista y hoy miembro de la junta directiva 

del Banco de la República, Salomón Kalmanovitz, en Economía y Nación: una breve historia de 

Colombia, 1985, señala la oposición entre las tierras bajas y las tierras altas como uno de los facto-

res del comportamiento económico que estableció la diferencia entre la acumulación necesaria 

para el crecimiento en las regiones andinas y el destino subdesarrollado de las llanuras, p. 215.

46 Que había prevalecido entre la mayoría de los pensadores europeos como Bufon, De Paw, 

Hegel, entre otros. Cf. A. Gerbi, 1973, óp. cit. 



106 Margarita Serje

corresponde en la historia de la humanidad. Por otra parte, al centrarse en los 

monumentos de los pueblos americanos, Humboldt está enfocando su mirada 

en los vestigios de unas sociedades indígenas que a comienzos del siglo XIX ya 

no existían. Desde la perspectiva de las Vistas y monumentos, el indio americano 

sólo es visible a través de los vestigios de su pasado prehispánico. Así, “arqueo-

logiza” al indio, para usar el término de Pratt, situándolo en el pasado histórico. 

Cuando Humboldt airma que “las investigaciones acerca de los monu-

mentos erigidos por naciones semibárbaras ofrecen otro interés que puede 

considerarse como psicológico. Presentan a nuestra vista el cuado de la marcha 

uniforme y progresiva del espíritu humano” [46], reairma la certeza de “una 

continuidad de orden histórico entre las diversas formas de humanidad, que se 

basa en la ley de la evolución que lleva de lo simple a lo complejo, de la infancia 

del mundo hacia su edad adulta”.47 De esta forma, proyecta en los monumentos 

indígenas la imagen de la infancia de Europa, homologable a su antigüedad. 

Las antigüedades americanas, que clasiica como monumentos burdos, pueden 

entonces ser estudiadas de la misma manera en que se estudian y se miran las 

antigüedades de las culturas desaparecidas en el Viejo Mundo, como objetos 

patrimoniales que pueden ser motivo de tipologías y clasiicaciones.

Convierte los “monumentos” indígenas en objetos que, además de tener 

un interés cientíico, entran en la categoría de lo estético. Mediante el proceso 

de estetización, el objeto se abstrae de su contexto particular para ser ubicado 

en el marco de una nueva signiicación deinida por su ubicación en la historia 

de la civilización, en cuanto que ésta abarca la historia de las creaciones huma-

nas.48 Por ello se los ubica de manera análoga a las culturas clásicas. Un segundo 

aspecto de la estetización es la valoración del objeto de acuerdo con los cánones 

de la sensibilidad occidental, es decir, de acuerdo con los valores de un nuevo 

contexto. Así, los “monumentos” se pueden ver y apreciar tanto como objetos de 

interés cientíico, en cuanto representación metonímica de la sociedad que los 

produjo y de su estado evolutivo; como objetos que representan un estadio en la 

47 G. Lencloud, “Le grand partage ou la tentation ethnologique”, 1992, p. 23.

48 J. Cliford, he Predicament of Culture. 1988. Véase el capítulo “On Collecting Art and 

Culture”, donde se reiere además al desarrollo paralelo que los conceptos de arte y cultura 

han tenido en Occidente.



La puesta en escena 107

historia de la estética (la sensibilidad estética occidental). En ambos casos, los 

monumentos, como toda la cultura material indígena, aunque no sean recono-

cidos como bellos —más bien como burdos—, pasan a ser vistos como objetos 

que pueden ser considerados —y eventualmente preservados— en nuevos con-

textos, como el del museo, la colección, la comparación tipológica.

Esta nueva relación oculta la historia especíica del objeto, las condiciones 

y la sensibilidad dentro de las que fue creado. Por otra parte, encubre el proceso 

de dominación colonial por medio del cual se ha cambiado su signiicación y 

se ha visto recontextualizado. La estetización se produce entonces como un 

proceso de fetichización, en el sentido de Marx. Esta recontextualización va a 

ser determinante, pues el indio, al ser “arqueologizado” se convierte también 

en objeto del mismo proceso de estetización. De esta forma, Humboldt rein-

venta también la dualidad del mito colonial del salvaje.49 El indio es al mismo 

tiempo, en cuanto “tipo” (ejemplar típico) de una cultura que sólo existe como 

monumento arqueológico, parte del Tableau del progreso de la humanidad; y 

en cuanto ícono de una cultura material, un object d’art colonial, un objeto esté-

tico. En adelante, la autenticidad del indio depende de su idelidad a esa imagen 

estetizada de su cultura, en la que se ve travestido, para actuar sus “tradiciones 

ancestrales”. Ya desde entonces se pueden reconocer los trazos que van a carac-

terizar la condición de las identidades emblemáticas y el tipo de juegos en los 

que se ven envueltas. 

Finalmente, otra de las ideas que Humboldt propone en Vues et Monuments 

es la de la soledad de América. Las condiciones geográicas, las abruptas cor-

dilleras y la situación tropical obstruyen las comunicaciones, haciendo de 

América un territorio condenado por su aislamiento, no sólo del resto del 

mundo, sino interiormente. Éste es, de nuevo, un acto de invisibilización de 

la ocupación indígena. El territorio que corresponde a lo que hoy ocupa la 

República de Colombia ha sido siempre, desde el punto de vista indígena, un 

territorio articulado por vías comerciales y por intercambios de toda índole, 

que han sido ampliamente documentados por la arqueología. Las selvas, las 

sabanas abrasadoras, las cordilleras, las ciénagas y mangles representaron 

49 El discurso europeo sobre el “salvaje del Nuevo Mundo” estuvo siempre cargado con la dua-

lidad vicio-virtud; los relatos oscilaban entre la polaridad de la igura “salvaje caníbal” y la 

del “buen salvaje” en el estado de gracia de una edad de oro. 



108 Margarita Serje

obstáculos insalvables para los requerimientos de transporte europeos, pero 

estaban, por el contrario, domesticados por medio de tecnologías apropiadas 

para sus necesidades por los aborígenes, las que fueron invisiblilizadas, al igual 

que sus formas de agricultura o de manejo de la selva. Así, sostiene que “bajo los 

trópicos las migraciones de los pueblos se han visto diicultadas por la fuerza 

de la vegetación, la magnitud de los ríos y las inundaciones parciales” [20], y, 

además, que “la coniguración de los suelos, la fuerza de la vegetación y el temor 

que abrigan los pueblos montañeses a exponerse a[l] calor de las llanuras dii-

cultan las comunicaciones y contribuyen a la pasmosa variedad de las lenguas 

americanas” [24-25]. 

La tesis del aislamiento americano tiene implícitos para Humboldt varios 

corolarios. Uno de ellos es el reconocimiento de la lengua como portadora de la 

cultura, otro es el reconocimiento de la gran heterogeneidad lingüística y cultu-

ral americana. Este último refuerza curiosamente la vertiente determinista de su 

pensamiento posibilista, pues al tiempo que reconoce la diversidad de respuestas 

culturales, la explica como el resultado de las condiciones de aislamiento de los 

grupos.50 Esta idea se ve ampliada más adelante, cuando anota que 

[…] no debe extrañarnos en las obras de los pueblos de América el estilo 

burdo y la incorrección de los contornos, porque estas naciones separadas —

posiblemente en buena hora— del resto del género humano, errantes en un 

país donde han tenido que luchar contra una naturaleza salvaje y agitada, no 

han podido desarrollarse sino con lentitud. [47]

Hay también aquí una referencia a la idea difusionista de la necesidad del 

contacto con sociedades más civilizadas, como el motor que se requiere para 

estimular el proceso. La civilización tiene un núcleo de origen donde se ha desa-

rrollado y desde donde se difunde: la Europa temperada. De allí se extiende su 

luz hacia las fronteras imperiales. Este impulso justiica su misión colonial civi-

lizadora. Sin olvidar que, como lo ha señalado Lucien Febvre, el impulso de la 

civilización se ha concebido siempre en conjunto con el de los efectos benéicos 

50 Cabe recordar aquí que Lévi-Strauss (óp. cit.) ha señalado que, de hecho, la diversidad cultural 

es más bien el resultado de las interacciones e intercambios entre los grupos humanos. 



La puesta en escena 109

del comercio.51 De acuerdo con la idea naturalista de la historia, se podría air-

mar que hay una tendencia a que las lenguas y las culturas se uniiquen, pues 

todos los pueblos que se ubican en estratos culturales atrasados llegarán algún 

día al máximo estadio de la (única) civilización. 

No sobra mencionar que el gran corolario de esta idea es la consideración 

de que para los pueblos colonizados era deinitivamente una gran ventaja el ser 

asimilados al sistema comercial europeo y compartir por ese medio la civiliza-

ción y su abundancia de bienes y de servicios. Este principio civilizador podría 

sacar a los salvajes habitantes de las tierras bajas de ese grado de casi bestia-

lidad en el que se ven coninados por su aislamiento y la naturaleza salvaje. Si 

bien Humboldt fue un crítico severo de las prácticas coloniales de los españoles 

en América, no pone en cuestión este principio, ni la empresa civilizadora en 

sí misma. Así lo expresa cuando describe, ya de vuelta en su Europa, el sueño 

visionario que le inspira el Orinoco imponente:

Si algunas páginas de mi libro llegan a librarse del olvido, los habitantes 

de las riberas del Orinoco constatarán en éxtasis que las populosas ciudades 

enriquecidas por el comercio y los fértiles campos, cultivados por las manos de 

hombres libres engrandecen los mismos lugares donde, para el momento de mi 

viaje, no encontré sino bosques impenetrables y tierras anegadas.52

Quizá el rasgo más impactante de la propuesta de Humboldt es el hecho  

de que toda esta serie de nociones sobre la historia y la cultura se ve inscrita 

en lo que él llama las grandes escenas de la naturaleza. Estetizar la naturaleza y 

verla como un paisaje, como “escena” (scène), o como “cuadro” (tableau), implica 

descuajar un segmento de naturaleza de su contexto y situarlo fuera del tiempo, 

en el marco de los valores y la sensibilidad europea. Extraer el paisaje de su con-

texto signiica ocultar su historia: ocultar el hecho de que es un producto social. 

Este proceso de estetización le permite ver el paisaje de la América equinoc-

cial como “pura naturaleza”, vaciada de su historia y de su signiicación social 

especíica: “En el Viejo Mundo las naciones y las trazas de sus civilizaciones 

51 L. Febvre, Civilization: Evolution of a Word and a Group of Ideas, 1973 [1930].

52 Personal Narrative of Travels to the Equinoctial Regions of the New Continent (1814) citado por 

Pratt óp. cit., p. 131.



110 Margarita Serje

constituyen los motivos principales del cuadro; en el Nuevo Mundo, el hombre y 

sus logros casi desaparecen en medio del estupendo despliegue de la naturaleza 

gigante y salvaje”.53 Y así es como retrata los personajes del nuevo continente en 

sus “vistas”: pequeñas iguritas que dirigen su mirada a la lejanía, perdidas ante 

la inmensidad de las selvas, los montes y los llanos, donde no aparece ningún 

otro trazo de vida ni de ocupación humana (ig. 6). 

Fig. 6. “Vista del volcán de Cayambe” Alexandre von Humboldt, Vues des cordillères et 

monuments des peuples indigènes de l’Amérique, 1816

Hannah Arendt resume bien esta imagen en un pasaje donde describe 

[…] el salvajismo silencioso de un continente despoblado donde la presen-

cia de seres humanos sólo lograba hacer más profunda la soledad total y donde 

una naturaleza prístina, hostil hasta el punto de ser apabullante, y que nadie se 

había preocupado por transformar en paisaje humano, parecía estar pacien-

temente a la espera de que ‘desapareciese la fantástica invasión’ del hombre.54

53 Ibíd.

54 H. Arendt, óp. cit., p. 121.



La puesta en escena 111

Así, la trama mediante la cual Humboldt une el paisaje con la civilización, se 

hace más compleja por la forma en que articula de manera directa la experiencia 

estética y subjetiva (occidental) con la experiencia de la naturaleza. En el prefacio 

a su obra Escenas de la Naturaleza (1808), expresa de manera directa esta relación:

En todas partes he dirigido el pensamiento a esta inluencia eterna que 

ejerce la naturaleza física sobre las disposiciones morales y el destino de los 

hombres. Esta obra está especialmente dedicada a las almas agobiadas por el  

desconsuelo. Que quien quiera escapar de las tormentas de la vida me siga 

entre el espesor de las selvas, a través de los desiertos y a la cumbre de las ele-

vadas cimas de los Andes [...].55

Esta idea se inscribe simultáneamente en dos líneas de pensamiento expre-

sadas por él mismo, lo que crea un efecto paradójico. Por una parte, airma que 

la inluencia del medio “es más sensible, cuanto más alejado se esté de la civili-

zación”, donde subraya que la naturaleza salvaje es un obstáculo que se opone al 

progreso de quienes la habitan. Por otra parte, cuando Humboldt se dirige a “las 

almas agobiadas por el desconsuelo”, y a “quien quiera escapar de las tormentas 

de la vida”, apela al efecto liberador y engrandecedor de la experiencia estética de 

la naturaleza. Experiencia que estaría reservada entonces sólo para aquellos espí-

ritus reinados y, por lo tanto, civilizados, pues los pueblos salvajes “no parecen 

admirar, en la soledad de estos desiertos, aquello que hace vibrar la imaginación...” 

[49]. La naturaleza salvaje representa, entonces, un sino de las condiciones geográ-

icas mismas que aprisiona a sus pueblos nativos y libera a los pueblos invasores.

Vistas y monumentos va a cumplir en adelante una función de prescripción. 

Beatriz González ha señalado que el viaje de Humboldt se convirtió en modelo y 

guía para los viajeros que lo sucedieron. Su recorrido se volvió paradigmático.56 

Incluso Bolívar lo siguió años más tarde: “dejé atrás las huellas de Humboldt 

empañando los cristales eternos que circuyen el Chimborazo...”. Las vistas y los 

paisajes de Humboldt dirigen la mirada de los viajeros y pintores, muchos de  

los cuales vinieron con instrucciones directas de cómo retratar los mismos 

55 Tableaux de la Nature, 1808: ix-x, citado por Drouin, óp. cit., p. 69.

56 “La escuela de Humboldt: los pintores viajeros y la nueva concepción del paisaje”, 2000.



112 Margarita Serje

sitios. Las mismas escenas, desde los mismos puntos de vista, muchas veces 

con el mismo encuadre, se ven permanentemente repetidas57 (igs. 7a y 7b). 

Fig. 7a. “Los puentes naturales de Icononzo” Alexandre von Humboldt, Vues des cor-

dillères et monuments des peuples indigènes de l’Amérique, 1816

57 Véanse, por ejemplo, el caso de “Los Puentes Naturales de Icononzo”, de “El Paso del 

Quindío” o de “Los Volcanes de Turbaco”, de los que existen numerosas versiones práctica-

mente idénticas repetidas por diferentes viajeros-artistas de los siglos XIX y XX.



La puesta en escena 113

Fig. 7b. “Ponts naturels d’Icononzo”, Cesar Samin, L'Univers ou description de tous les 

peuples, de leurs religions, mœurs, coutumes, industries etc: Histoire des Indes Orientales 

anciennes et modernes, 1840



114 Margarita Serje

Por ello, lo crucial de Vistas y monumentos es que aquí Humboldt revela el 

signiicado, los referentes, el contenido con el que en adelante el paisaje ame-

ricano va a ser visto y leído. La literatura y la iconografía que celebran el pai-

saje de la América equinoccial, que es lo que inaugura Humboldt, tienen como 

función preparar, informar y estructurar la sensibilidad, deinir la experiencia 

que se puede tener de éste. Las relaciones coloniales de poder se presentan 

subsumidas en el paisaje de la América equinoccial, transformadas en natura-

leza salvaje, tras el eufemismo del asombro y la fascinación que tal naturaleza 

despierta a los “ojos imperiales” (cuya presencia sólo augura, por lo demás, su 

pronta e irreversible transformación). En adelante, esta naturaleza se ve trans-

formada en un paisaje para una mirada externa dotada, para interpretarla, de 

todo este conjunto de categorías y conceptos. 

En la introducción a Vistas y monumentos, Humboldt condensa el conjunto 

de argumentos que naturalizan y universalizan la conciencia que Europa se 

forjó de sí misma y de los otros en el marco de su proyecto colonial. Primero, 

el humanismo basado en el concepto de una naturaleza humana genérica y 

jerarquizada de acuerdo con su gradación evolutiva; segundo, la conexión entre 

paisaje y civilización que le da una geografía a la historia lineal del progreso 

humano y se extiende desde lo más primitivo en la periferia de las tierras sal-

vajes tropicales hacia el núcleo más civilizado en la Europa urbana y tempe-

rada; y tercero, la noción de que la naturaleza sólo es la salvaje, ajena a toda 

cultura, lo que conina a los salvajes en el estado de naturaleza. Estas tres líneas 

argumentales se verán reiteradas indeinidamente, a veces con distintos dis-

fraces, del siglo XIX en adelante. Pero, sobre todo, Humboldt le otorga legiti-

midad cientíica y estética al acto fundador de la colonización, que consiste 

en negar a las gentes, sus producciones y sus paisajes, su propia signiicación. 

Los nativos americanos y su mundo se ven en adelante reducidos a ser “vistas 

y monumentos”, a ser un paisaje delimitado por y para la sensibilidad europea. 

En este paisaje se marcan los trazos, algunos de ellos indelebles, de lo que dei-

nirá el contexto, el escenario, dentro del cual se imaginan quienes gestan las 

nuevas naciones. A través de este paisaje se pondrá en escena la naturaleza de 

las naciones emergentes, ésta será su naturaleza.



La puesta en escena 115

Los políticos-geógrafos del siglo XIX

Efraín Sánchez, en su enciclopédico libro Gobierno y geografía, además de 

recopilar en detalle las hazañas y vicisitudes de Agustín Codazzi y la Comisión 

Corográica de la Nueva Granada,58 llama la atención hacia el hecho de que 

muchos de los políticos del siglo XIX de la que es hoy Colombia fueron geógra-

fos.59 Por un lado, su ejercicio académico como tal fue de gran importancia para la 

creación de una imagen fundacional de la nación, así como de su territorio y de sus 

habitantes, y, por otra parte, imprimieron en la gestión del Estado las urgencias de 

esta mirada. Este ímpetu geográico fue especialmente liderado, aunque no exclu-

sivamente, por los que se conocen en la historia colombiana como los Radicales 

del siglo XIX, quienes impulsaban el proyecto liberal-laico e individualizante, ins-

pirado en el modelo británico, con el que buscaban sustituir el modelo colonial 

español. El interés geográico hizo parte indudablemente de la búsqueda de lo 

que Frank Saford ha llamado “el ideal de lo práctico”, es decir, del logro de la tec-

niicación y la normalización disciplinarias necesarias para el progreso, puestas 

en marcha por las élites liberales neogranadinas durante el siglo XIX.60 Estas ini-

ciativas incluyeron, entre otras, la creación de la Universidad Nacional, con énfasis 

en las ciencias y la ingeniería; la Escuela Militar de Ingenieros y, evidentemente,  

la Comisión Corográica. Esta empresa se consideraba de vital importancia para la  

administración técnica y racional del espacio nacional. Buscaba, además de 

levantar un mapa del territorio nacional, conocer y cuantiicar las tierras baldías, 

sus recursos y sus poblaciones, así como determinar la viabilidad técnica para 

la apertura de caminos y canales interoceánicos: es decir, para la ampliación del 

comercio y, por ende, de la civilización,61 que se consideraban como los intereses 

58 Gobierno y geografía: Agustín Codazzi y la Comisión Corográica en la Nueva Granada, 1999.

59 La imagen histórica de los políticos del siglo XIX en Colombia se ha centrado en su inte-

rés por la gramática y la pureza de la lengua, como airmación de la tradición hispánica  

(Cf. Malcolm Deas, Del poder y la gramática, 1993). Efraín Sánchez abre entonces un panorama 

novedoso e importante.

60 F. Saford, he Ideal of the Practical: Colombia’s Struggle to Form a Technical Elite, 1976.

61 Cf. la ley mediante la cual se conforma la Comisión Corográica y se establecen sus objeti-

vos, transcrita por E. Sánchez, óp. cit., pp. 83 y ss. 



116 Margarita Serje

centrales de la nación. Signiicativamente, esta obra fue comisionada al coronel 

italiano Agustín Codazzi, legitimando y oicializando así el punto de vista que las 

élites querían consolidar para sustentar su visión de la geografía del país: el de los 

ojos del viajero europeo. La mirada imperial. 

A continuación voy a tratar de hacer evidente el lazo ideológico que une la 

articulación de estética, ciencia y cultura de las propuestas de Humboldt con 

los planteamientos de estos políticos-geógrafos en el siglo XIX. Para ello, me 

voy a basar en un conjunto de trabajos geográicos sobre la Nueva Granada que 

incluye “Estado de la Geografía del Virreinato de Santa Fé de Bogotá, con rela-

ción a la economía y al comercio” (1808) de Francisco José de Caldas; las dos 

principales obras publicadas en su momento por la Comisión Corográica, La 

peregrinación de Alfa de Manuel Ancízar y la Jeografía física y política de las pro-

vincias de la Nueva Granada, por la Comisión Corográica, bajo la dirección de 

Agustín Codazzi (1852-1854); así como la Geografía general, política, física y espe-

cial de los Estados Unidos de Colombia dedicado al Congreso General de la Unión, 

(1866), publicada por el general Tomás Cipriano de Mosquera, dos veces presi-

dente, quien a través de esta publicación pretendía corregir los errores en los 

que, según él, incurrió la Comisión Corográica; y La Confederation Grenadine: 

Son territoire et sa population à la in de 1858 (1859), memoria presentada por 

José María Samper a la Sociedad Geográica de París, de la que era miembro. 

Sobre estos trabajos se fundaron las principales geografías de la nación, como 

la de Felipe Pérez o la de F. J. Vergara y Velasco, e incluso la de la Contraloría 

General de la Nación, publicada en 1935. Pero, sobre todo, a través de ellos se 

constituyó un modelo paradigmático para concebir el territorio colombiano, su 

población y su naturaleza, que ha tenido una larga continuidad histórica. Esta 

concepción constituye, sin duda, uno de los relatos fundacionales de la nación.

La noción primordial de la geografía de la nación es la de su prodigiosa 

naturaleza: la profusión exuberante de recursos naturales y minerales, en la 

que se encuentra una continua reelaboración del sino de América como tierra 

de la abundancia, como frontera promisoria. Como bien lo destacan Sánchez y  

Pombo, el Sabio Caldas elaboró una representación idealizada de la riqueza  

y la exuberancia de la naturaleza en el territorio de la Nueva Granada, que ha 

perdurado hasta la actualidad como una de las imágenes privilegiadas de la 

nación. Parte de la posición aventajada del país en el trópico, con costas en ambos 



La puesta en escena 117

océanos, con las tres ramas de la cordillera que generan gran variedad de climas 

y suelos; la existencia de llanuras y selvas frondosas cruzadas por inmensos ríos 

navegables, llenas de recursos naturales desconocidos por explotar. Pero la prin-

cipal ventaja del país era, para Caldas, la posición en el centro del continente, con 

lugares favorables para la apertura de canales interoceánicos. Así:

La posición geográica de la Nueva Granada parece que la destina al comer-

cio del universo [...] Mejor situada que Tiro y que Alejandría, puede acumular 

en su seno los perfumes del Asia, el maril africano, la industria europea, las 

pieles del Norte, la ballena del mediodía y todo cuanto produce la supericie 

de nuestro globo. Ya me parece que esta colonia afortunada recoge con una 

mano las producciones del hemisferio en que domina la Osa y con la otra la del 

opuesto; me parece que se liga con todas las naciones, y que lleva al polo los fru-

tos de la línea, y a la línea las producciones del polo. Convengamos no hay nada 

mejor situado, ni en el viejo ni en el nuevo Mundo que la Nueva Granada. [8]62

En conjunción con esta idea y a partir del hecho de que “hay pocos puntos 

sobre la supericie del globo muy ventajosos para observar, y se puede decir que 

para tocar, el inlujo del clima y de los alimentos sobre la constitución física del 

hombre, sobre su carácter, sus virtudes y sus vicios” [7], Caldas desarrolla una 

visión de la geografía humana de la Nueva Granada basada en el “Inlujo del 

clima sobre los seres organizados”. En el estudio que publicó con este título pro-

pone como fundamento una teoría del calor y del frío, que podríamos resumir, 

con sus propias palabras, así: 

[…] el instinto, la docilidad, el carácter de todos los animales depende de las 

dimensiones y de la capacidad de su cráneo y de su cerebro. El hombre mismo 

está sujeto a esa Ley General de la naturaleza. La inteligencia, la profundidad, 

las miras vastas y las ciencias, como la estupidez y la barbarie, el amor, la huma-

nidad, la paz, virtudes todas, como el odio, la venganza y todos los vicios tienen 

62 Las referencias a Caldas entre corchetes en esta sección se reieren todas a “Estado de la 

geografía del Virreinato de Santa Fe de Bogotá, con relación a la economía y al comercio” y 

“El inlujo del clima sobre los seres organizados”, dos artículos que aparecieron publicados 

en el mismo número del Semanario del Nuevo Reino de Granada, 1849 [1808].



118 Margarita Serje

relaciones constantes con el cráneo y con el rostro. Una bóveda espaciosa, un 

cerebro dilatado bajo de ella, una frente elevada y prominente, y un ángulo facial 

que se acerque a los 90° anuncian grandes talentos, el calor de Homero y la pro-

fundidad de Newton, por el contrario, una frente angosta y comprimida hacia 

atrás, un cerebro pequeño, un cráneo estrecho y un ángulo facial agudo son los 

indicios más seguros de pequeñez en las ideas y de la limitación. El ángulo facial, 

el ángulo de Camper, reúne casi todas las cualidades morales e intelectuales del 

individuo [...]. El europeo tiene 85° y el africano 70° que diferencia entre estas dos 

razas del género humano. Las artes, las ciencias, la humanidad, el imperio de la 

tierra es el patrimonio de la primera, la estolidez, la barbarie y la ignorancia son 

los dotes de la segunda. El clima ha formado este ángulo importante, el clima que 

ha dilatado o comprimido el cráneo, ha también dilatado y comprimido el alma 

y la moral. [nota 1, p. 117] Los caracteres distintivos de los pueblos que habitan 

las extremidades del globo, no son sino los productos del calor y del frío. [118] 

La teoría del clima que propone Caldas parte del conjunto de ideas determi-

nistas que coniguran el conocimiento cientíico vigente en la época. La versión 

más célebre de esta noción fue formulada por G. W. F. Hegel, quien en su obra 

póstuma La ilosofía de la historia (1841) airma que “la zona tórrida y la zona fría, 

no son pues el teatro de la historia universal. En este campo, el espíritu libre ha 

rechazado los extremos”.63 Con base en su tesis del inlujo del clima y partiendo 

de que en la Nueva Granada “no tiene imperio la latitud”, sino que en cada región, 

cada pulgada del barómetro presenta diferente vegetación, Caldas va a presen-

tar la diferencia fundamental entre los habitantes de las tierras altas y las tierras 

bajas. La que es, por lo demás, expresión de “un orden que no sospechábamos: 

he aquí una mano sabia y omnipotente que todo lo ha distribuido conforme a las 

leyes de la presión y del calor” [137]. Así, los indios y mulatos de las tierras calien-

tes, bajo un clima abrasador, viven casi desnudos teniendo por riqueza tan sólo 

una red, una hamaca y algunas plataneras que no exigen cultivo. “Sus ideas son 

tan limitadas como sus bienes. El reposo y el sueño hacen sus delicias. Su moral... 

bien se deja ver que no puede ser la más pura” [24]. Mientras que, 

63 Citado por M. Duchet, Le partage des savoirs: Discourse historique, discours ethnologique, 

1985, p. 114.



La puesta en escena 119

[…] el indio y las demás castas que viven en la cordillera […] son más blan-

cos y de carácter más dulce. Las mujeres tienen belleza, y se vuelven a ver los 

rasgos y los periles delicados de este sexo. El pudor, el recato, el vestido, las 

ocupaciones domésticas recobran todos sus derechos. Aquí no hay intrepidez, 

no se lucha con las ondas y con las ieras. Los campos, las mieses, los rebaños, 

la dulce paz, los frutos de la tierra, los bienes de una vida sedentaria y laboriosa 

están derramados sobre los Andes. Un culto reglado, unos principios de moral 

y de justicia, una sociedad bien formada y cuyo yugo no se puede sacudir impu-

nemente: un cielo despejado y sereno, un aire suave, una temperatura benigna 

han producido costumbres moderadas y ocupaciones tranquilas. [132-133] 

La idea de la homología entre las latitudes templadas y las tierras altas de la 

cordillera, que es la idea central detrás de La geografía de las plantas, tiene para 

Caldas un importante corolario social y cultural. Una de las principales preocu-

paciones de las élites criollas era la de cómo dar un sentido al orden social que 

permitiera restablecer el “concierto colonial”: el orden frente al cual se estaban 

formalmente rebelando, en particular, ahora que los grupos sociales que habían 

resultado de la ocupación hispánica mostraban un panorama más complejo. 

Ya no eran únicamente indios, africanos y españoles (los que de todas maneras 

agrupaban, cada uno, varias culturas), estaban además las múltiples “castas”, 

producto de las mezclas raciales, que se conocían como “libres de todos los 

colores”: mulatos, cuarterones, mestizos, zambos, entre otros (ig. 8). 

Se trataba de un grupo creciente y rebelde que mostraba una actitud cada 

vez más desaiante ante las élites. El problema de cómo situarlos en el marco de 

un orden social supuestamente nuevo, más moderno y cientíico, era crucial. 

La homología natural-cultural da la clave para ello. Permite a Caldas, a partir 

de su teoría del calor y del frío, aplicar este mismo principio a las poblaciones 

humanas, para así homologar a los habitantes de la cordillera con los de los paí-

ses europeos y darle una base cientíica a la superioridad de las castas andinas, 

no sólo de los criollos, sino de los mestizos que habitan en la cordillera. Esta 

categorización geográica le permite, entonces, proponer una jerarquización de 

los habitantes y regiones de la Nueva Granada, con base en tres grandes unida-

des: las tierras salvajes pobladas de “hordas de bárbaros”, las tierras calientes 

pobladas de negros, zambos y mulatos, marcados por la nefasta inluencia del 



120 Margarita Serje

clima tórrido, y los grupos “elevados” de la zona andina. Éste constituye el pri-

mer corolario de la idea de la naturaleza profusa y exuberante del país. De esta 

manera, la estratigrafía biogeográica se ve transformada en una estratiicación 

de castas. 

Fig. 8. “Coutumes, Colombie”  Cesar Samin, L'Univers ou description de tous les peuples, de 

leurs religions, mœurs, coutumes, industries etc: Histoire des Indes Orientales anciennes et 

modernes, 1840

Todos los habitantes (cerca de tres millones incluso los bárbaros) de esta 

bella porción de América se pueden dividir en salvages y hombres civilizados. 

Los primeros son aquellas tribus errantes sin más arte que la caza y la pesca, 

sin otras leyes que sus usos, que mantienen su independencia con su barbarie, y 

en quienes no se hallan otras virtudes que carecer de algunos vicios de los pue-

blos civilizados. Tales son las hordas del Darién, Chocó, Mainas, Sucumbíos, 

Orinoco, Andaquíes y [La] Guajira. Los segundos son los que unidos en sociedad 

viven bajo las leyes suaves y humanas del monarca español. Entre estos se dis-

tinguen tres razas de origen diferente: el Indio indígena del país, el Europeo su 

conquistador y el Africano introducido después del descubrimiento del nuevo 

mundo. Entiendo por europeos, no solo los que han nacido en esa parte de la 



La puesta en escena 121

tierra, sino también sus hijos que conservando la pureza de su origen, jamás 

se han mezclado con las demás castas. A estos se les conoce en América con 

el nombre de Criollos, y constituyen la nobleza del nuevo continente cuando 

sus padres la han tenido en su país natal. De la mezcla del indio, el europeo y 

el negro, cruzados de todos modos y en proporciones diferentes, proviene el 

mestizo, el cuarterón, el mulato, etc. y forman el pueblo bajo de esta colonia. [7] 

Evidentemente, 

[…] la población blanca cubre los altiplanos de Pasto y Popayán, en la gran 

cordillera de los Andes y en los ramales que generan las tres cadenas montañosas, 

así como en las mesetas de Medellín (cordillera central) y de Bogotá, Tunja, Vélez 

y Pamplona (cordillera oriental). La población negra o africana y los mestizos y 

mulatos está diseminada sobre las costas de los dos Océanos, y en lo profundo  

de los valles abrasadores del Magdalena, el Cauca, el Atrato y el Patía; regiones 

donde los trabajos en las minas y la navegación exigen una raza fuerte y vigorosa.64

Dentro de esta imagen, la categoría de lo salvaje tiene unas connotaciones 

particulares que vale la pena destacar, pues hacen parte central de la represen-

tación de la naturaleza exuberante de la nación. Para Caldas, las selvas colo-

sales se caracterizan por sus múltiples riquezas: “aromas, bálsamos, maderas 

preciosas, palmeras diferentes, yerbas medicinales, lores desconocidas, aves 

vistosas, bandadas de saínos, familias numerosas de monos, anibios diferen-

tes, insectos útiles, reptiles venenosos” que “llaman a los naturalistas” [10]. Pero 

ellas constituyen, sin embargo, el factor que “enferma la tierra”. Su aire, cargado 

de humedad, “se carga también de las exhalaciones de las plantas vivas y de 

las que se corrompen a sus pies”, produciendo enfermedades e incomodidades 

a quienes allí viven: “iebres intermitentes, las pútridas y las exaltaciones de  

la más vergonzosa de las enfermedades. De aquí la prodigiosa propagación  

de insectos, y de tantos males que aligen a los desgraciados que habitan 

estos países”. Caldas recomienda que “se corten estos árboles enormes, que 

64 José María Samper, quien retoma la clasiicación de la población de Caldas en 1859 en su 

informe a la Société Géographique de París: “La Confédération grenadine : son territoire et 

sa population à la in de 1858”.



122 Margarita Serje

se despejen estos lugares sombríos”, para que los rayos del sol acaben con la 

humedad excesiva y “entonces, como por encanto [...] las iebres, los insectos 

y los males huyen de estos lugares, y un país inhabitable se convierte en uno 

sereno, sano y feliz” [152]. Imposible ignorar la resonancia con el sueño expre-

sado por Humboldt sobre el Orinoco. 

La “selva virgen” hereda, a través de los ojos alucinados de los conquistado-

res y colonizadores, la tradición de los bosques europeos. Se encuentra en ella, 

nuevamente, el sistema de dicotomías que caracteriza el campo semántico de 

lo salvaje. Ha tenido, necesariamente, como referente todo el universo simbó-

lico que desde la Antigüedad se le ha atribuido en la cultura occidental a la idea 

misteriosa del “bosque”. El bosque representa, primero, el paisaje originario: el 

lugar primigenio que tenemos guardado en el recuerdo de la tierra cubierta de 

brumas ancestrales. Como lugar de origen, fue también el lugar de culto ori-

ginal, puesto que los bosques eran habitados por los dioses mismos, por los 

demonios, las hadas y los espíritus de la naturaleza. Desde que Moisés ordena 

a su pueblo quemar los bosques sagrados que albergaban los cultos paganos, 

y los espíritus del bosque se ven convertidos en ídolos inieles, en el bosque se 

conservan las dos posibilidades: puede ser al mismo tiempo lugar sagrado y 

lugar profano, inierno y paraíso, sueño y pesadilla. Objeto, al mismo tiempo, de 

veneración y hostilidad, pueden ser a la vez o albergue de brujas y aquelarres o 

morada puriicadora de los santos ermitaños.65

Los bosques se concibieron en la Antigüedad como fundamentalmente 

hostiles a la ciudad: “las leyendas tradicionales de la fundación de Roma cuen-

tan que la ciudad nació de los bosques, pero que Roma tuvo que volverse contra 

su matriz original para realizar su destino”.66 El bosque se convierte en el umbral 

contra el cual se deine el espacio cívico. De hecho, los bosques se consideraban 

lugares que no pertenecían a nadie. La ciudad (civitas) y el bosque (silva) apare-

cen rigurosamente opuestos el uno al otro. En adelante, el bosque se ve opuesto 

a la civilización, y más tarde a la razón: representa la oscuridad de lo ininteligi-

ble frente a la claridad de la ciencia y de la técnica, de la agricultura; la anarquía 

y el caos frente al orden de racionalidad; lo circular, femenino y dislocado frente 

65 Cf. R. Harrison, Forêts: Essai sur l’imaginaire occidental, 1992, pp. 99 y ss.

66 Ibíd., p. 18. 



La puesta en escena 123

a lo patriarcal, recto y ortogonal. “La geometría allí pierde sus trazos y la óptica 

sus huellas: sombras y luz, perímetros y líneas, todo se confunde, para entrar al 

abismo de los misterios, de donde se ven salir después las formas plásticas y la 

belleza indeinida”.67

Las tinieblas atemporales de “la selva virgen”, paradigma de los mundos tro-

picales, se identiican con este paisaje arquetípico, que se ubica también como 

una etapa en el orden lineal de la historia: “primero fueron los bosques, después 

los caseríos, los poblados, las ciudades y, inalmente, las academias del saber”.68 

En ella se entienden como conceptos intercambiables un lugar en el globo (el 

trópico), un paisaje (la selva), un género ( femenino), una raza (oscura), un esta-

dio cultural (el primitivo) y un lugar en el tiempo (el pasado atávico). Occidente 

ha tenido siempre un afaire complicado con la selva: por un lado, una atracción 

intensa con los paraísos salvajes, distantes, abundantes en frutos, y seres exó-

ticos, un medio pleno de exuberancia y sensualidades; y, paralelamente, el odio 

por estos parajes infestados de iebres, de plagas, de enfermedades, de peligros, 

de calor y humedad, de serpientes y, sobre todo, de gentes oscuras y amenazan-

tes. Por lo demás, este amor-odio es una constante que va a mediar en adelante 

la relación de la sociedad nacional con esos paisajes salvajes y sus habitantes.

A pesar de su aura de inocencia, la visión estética y romantizada de la natu-

raleza del país está lejos de serlo. Ha tenido múltiples consecuencias políticas 

concretas a lo largo de la historia colombiana. Quizá la primera de ellas fue 

haberle dado legitimidad a la manera en que la nueva República impone la 

visión de las élites criollas andinas. En el análisis de Alfonso Múnera69 sobre el 

conlicto regionalista entre las élites de los Andes y las del Caribe, que comenzó 

como un enfrentamiento entre los intereses económicos entre estos dos gru-

pos, propone que en el momento de construir la República no existía una élite 

criolla dotada de una visión nacional sino un conjunto de élites regionales con 

proyectos e identidades diferentes. Me atrevería a airmar que, más que una 

67 Cecilio Acosta, “La mujer”, Papel Periódico Ilustrado, Bogotá, núm. 1, año 1, 6 de agosto de 

1881.

68 Giambattista Vico, La Science Nouvelle, citado por Harrison, óp. cit., p. 13.

69 A. Múnera, “El Caribe colombiano en la República andina: identidad y autonomía política 

en el siglo XIX”, 1996. 



124 Margarita Serje

carencia de visión nacional, lo que se impuso fue precisamente la visión parti-

cular de la naturaleza del país que he venido discutiendo.

La posición de Cartagena, que quería no sólo la independencia de España 

sino de Santafé, terminó transformándose en un amplio movimiento por parte 

de sus habitantes, es decir, de los “libres de todos los colores”: negros, mula-

tos, zambos y cuarterones. Al respecto, según Múnera, “se puede airmar sin 

temor a equivocarse que la radicalización hacia una independencia absoluta de 

lo que se inició como un movimiento por la autonomía liderado por los grandes 

comerciantes y hacendados, es consecuencia de la participación consciente de  

estos artesanos mulatos, de gran inlujo sobre la mayoría de la población”.  

De manera que ante lo que se veía como el desorden y la anarquía de los “negros de  

tierra caliente” se legitimaron, como lo señala Múnera, la creación de un Estado 

andino y la consolidación de un discurso nacional acorde. Éste tenía como uno 

de sus ejes la legitimación de una casta, la élite criolla andina, contrapuesta a 

una imagen negativa no sólo de lo Caribe, sino en general de los “libres de todos 

los colores” y de los salvajes.

De manera semejante, G. Carrera70 muestra cómo en Venezuela el proyecto 

nacional signiicó para los criollos la manera de “contener a los negros” y de 

mantener “el pacíico concierto colonial”, sobre todo teniendo en el horizonte 

la revuelta de Haití. Los conlictos de intereses entre las élites criollas venezo-

lanas se resuelven, como el caso colombiano, como un consenso que implica 

“la salida de las masas de la escena”. El proyecto por medio del cual los criollos 

erigen y legitiman el Estado y la Nación, a partir de estas nociones de la natura-

leza y la naturaleza de los habitantes de las antiguas colonias, es el medio para 

rehabilitar y refundar la estructura colonial de poder interno. 

El “miedo al pueblo”, el que han inspirado los grupos de indios, negros, 

mestizos, mulatos, cuarterones y demás colores desde el siglo XIX, según el 

historiador Fabio Zambrano, está en la base de la “democracia sin pueblo” que 

caracteriza desde entonces el sistema político en Colombia.71 Por lo demás, su 

exclusión ya la explicaba así el Libertador Simón Bolívar: 

70 G. Carrera Damas, “Sobre la cuestión regional y el proyecto nacional venezolano en la 

mitad del siglo XIX”, 1983.

71 “El miedo al pueblo”, 1989. 



La puesta en escena 125

En medio de una naturaleza semiprimitiva, cruzada por ríos mitológicos, en 

cuyas riberas una fauna heterogénea de monstruos y animales feroces disputan 

con el hombre el dominio de la selva, no puede improvisarse del día a la noche 

probos ciudadanos, conscientes de la alta función de elegir gobernantes y ser 

elegidos como tales, que explica una verdadera democracia.72 

Resulta importante enfatizar que la mirada de los gobernantes de la Nueva 

Granada a partir de la Independencia sobre esta naturaleza pródiga de la nación 

fue una mirada interesada, en el sentido de que se veía en ella un potencial  

de explotación, un pasaporte al progreso, como bien lo expresa el siguiente  

artículo, uno de los muchos que se publicaron sobre la importancia de la labor 

de la Comisión Corográica: 

El país mas rico de América, en donde sus caudalosos ríos, sus preciosas 

producciones, sus magníicos minerales, sus selvas majestuosas, su inmensa 

estensión, su clima delicioso i su bellísimo cielo presentan al hombre el teatro 

mas importante para que el vapor, el comercio, la minería i la inmigración hagan de  

un pueblo desierto una Nación opulenta y poderosa. [...] Reivindicar el honor 

de la América, que a causa de las ambiciones de sus hijos aparece a los ojos del 

mundo como un foco de revueltas intestinas; mostrar al ávido estranjero sus 

riquezas, su industria, amparadas por la paz protectora i por leyes tolerantes i 

liberales, i sobretodo por una saludable tendencia a las empresas que tienden a 

fomentar el progreso de países tan favorecidos por la naturaleza.73

Las Escenas de la Naturaleza en Humboldt subsumen, como se ha visto, 

las categorías coloniales estetizadas como representaciones de la armonía 

universal.74 En el contexto de los relatos fundacionales de la nueva nación, las 

72 Citado por el coronel A. Bahamón Dussan, Colombia: geografía y destino, visión geopolítica de 

sus regiones naturales, 1989, p. 129.

73 “El coronel Codazzi”, en El Pasatiempo, Bogotá, 12 de octubre de 1853, citado por E. Sánchez, 

óp. cit., p. 631 (énfasis mío). 

74 Jacques Leenhardt (en su seminario sobre “El paisaje en la literatura y el arte”, EHESS) 

señala que la idea de la armonía se reiere a la relación que se establece entre el sujeto 



126 Margarita Serje

categorías coloniales salen a lote: se perilan en primer plano. El segundo coro-

lario de la visión romantizada de la naturaleza pródiga y exuberante es que la 

enorme diversidad de su estratigrafía biogeográica, de sus climas y sus paisa-

jes, representa sobre todo un potencial económico: son reservas de recursos. 

Las escenas de la naturaleza son aquí “el teatro más importante para que el 

vapor, el comercio, la minería i la inmigración hagan de un pueblo desierto 

una Nación opulenta y poderosa”. Es decir, el teatro para la puesta en marcha 

del proyecto nacional, entendido éste como la base social y política necesaria 

para implementar el sistema de producción y de intercambio de bienes sobre el 

cual reposa históricamente la existencia de los estados nacionales en el marco 

del desarrollo del sistema mundial moderno. Para poner en marcha lo que se 

ha llamado una “economía nacional”, que sería la base para la integración de 

la nación; para su integración interna y para su integración a los mercados 

internacionales globales. Esta economía es, además, el medio de elevar de las 

tinieblas de la barbarie lo que Caldas llama el “pueblo bajo”; es el medio para 

transformarlo en “las manos de hombres libres” con las que sueña Humboldt 

frente a las riberas del Orinoco. 

La articulación ideológica de la estética y la ciencia adquiere, en el marco 

de esta concepción, un signiicado especíico. Lo que aquí se estetiza y se ero-

tiza, al mismo tiempo que se clama por su reconocimiento técnico y cientíico, 

es la naturaleza como conjunto de recursos, la naturaleza en cuanto potencial, 

en cuanto reserva de riqueza. En ese escenario, lo salvaje, los salvajes y las selvas 

sólo podían verse —de nuevo dentro de una relación de oposición— a la vez 

como oportunidad (de recursos desconocidos y abundantes, de mano de obra 

explotable y barata) y como obstáculo al progreso.

El coronel Codazzi lo expresa abiertamente en su Informe sobre el río Meta 

(1851),75 en el que concluye que “dos grandes obstáculos se oponen en esa provin-

cia a su desarrollo, que son el clima y los indios”. En la Jeografía Física y Política, 

a propósito de la región del Río Minero, cuenta que “las pocas familias que allí 

contemplativo y el espectáculo de la naturaleza. Entre un punto de vista y un objeto coni-

gurado de tal manera que retenga esa mirada. El término universal signiica, en realidad, en 

éste, como en la mayoría de los casos, occidental.

75 Citado por Sánchez, óp. cit., p. 404.



La puesta en escena 127

habitan sufren de continuo iebres intermitentes, pertinaces, que degeneran en 

hidropesía y en otras enfermedades peores”. Y augura que “pasarán siglos antes 

de que el hombre haya descuajado aquellas vastas y solitarias tierras, desaguando 

pantanos y ciénagas que las hacen mortíferas y transformándolas en abiertos 

campos modiicados por la agricultura y viviicados por el comercio”.76

Los mismos temas se retoman en la geografía del general Tomás Cipriano 

de Mosquera, que éste escribe para “dar cumplimiento á las intenciones del 

gobierno, y alguna forma, menos imperfecta, á estos primeros trabajos geográ-

icos sobre los Estados Unidos de Colombia”. Vuelve con esta aspiración al país 

ideal de Caldas, quien había escrito su “Estado de la geografía del Virreinato” 

precisamente reconociendo que la mayor parte del territorio era desconocido, 

aunque ello no le impide describirlo ni categorizarlo. Mosquera hace eco casi 

literal al discurso de Caldas: 

Este conjunto de productos tan variados y de riqueza en todos los reinos de la 

naturaleza es tal, que parece una pintura poética para el que no ha visitado aque-

llas vastas regiones [...] Colombia posee la vigorosa vegetación del Brasil, ricas 

minas de oro como las de California y de plata como el Perú. Sus minas de esme-

raldas son únicas y las mejores conocidas de platino. En sus riberas se pesca el 

carei, perlas como en el Oriente, y tiene climas análogos para todas las razas, sin 

sufrir los hielos del norte i los abrasadores calores de Senegal (p. 303). [...] difícil 

es pues dar una idea de general de este inmenso y magniico conjunto de vegeta-

les, de formas, dimensiones y estructuras tan distintas (p. 217). [...] Sin embargo 

al echar una ojeada sobre las plantas que allí viven y señalar los elementos mas 

conspicuos, es útil dividir el país en varias zonas, mas o menos bien caracteriza-

das por si mismas. La división que se presenta más facialmente al espíritu y que 

no carece de exactitud, es la que el uso popular ha consagrado bajo los nombre de 

tierra caliente, tierra templada y tierra fría, o zona cálida templada y fría. (p. 218) 

[...] Qué posición mas ventajosa hay en el mundo capaz de compararse á la de 

Colombia? Creemos que ninguna. Con puertos a los mares Atlántico y Pacíico, 

dueña de los istmos de Panamá y Darién para unir los mares en una edad no muy 

76 Jeografía física y política de las provincias de la Nueva Granada por la Comisión Corográica, 

bajo la dirección del Coronel Agustín Codazzi, 1957-1959, p. 217.



128 Margarita Serje

lejana, por canales, y entre tanto facilitar por caminos de hierro el comercio en el 

mundo. País minero y agrícola al mismo tiempo, y tan variado en sus climas y en 

producciones como los valles, hoyas, mesas y montañas que forman el conjunto 

(p. 301). [...] Si nuestros conciudadanos, olvidando las pasiones que destruyen 

las repúblicas hispanoamericanas, consagran sus esfuerzos y nos ayudan a dar 

impulso á la apertura de caminos y navegación al interior de los ríos, este país 

será de los mas felices del universo. (p. 302)77

La que “parece una pintura poética para el que no ha visitado aquellas vas-

tas regiones” no es otra que el cuadro que presenta el conjunto de sus riquezas y 

potenciales comerciales: las que pueden hacer de este país uno de los más feli-

ces del universo. La cualidad estética está directamente vinculada con la cuali-

dad de la civilización y del comercio en marcha. Por lo demás, se aclara aquí el 

sentido de los “baldíos” que predominó en el siglo XIX: tierras salvajes, no habi-

tadas, llenas de riqueza, dispuestas para ser explotadas, poseídas, penetradas. 

Para hacer realidad esta visión, era necesario preservar la división del trabajo 

que se había consolidado con la ocupación colonial.

Como se ha visto, en el caso de la Nueva Granada no fueron especíica-

mente las variaciones fenotípicas del color de la piel (que probablemente eran 

difíciles de precisar entre los “libres de todos los colores”) las que se vieron 

transformadas en una estratiicación social, sino su identiicación geográica. 

Es esta clasiicación la que subyace a la concepción de diversidad en Colombia 

y da cuenta del “carácter” de las diferentes unidades geográicas que la consti-

tuyen como “país de regiones”. La identidad nacional colombiana está basada 

desde entonces, y éste constituye el tercer corolario del mito fundacional de la 

naturaleza exuberante de la nación, en la existencia de múltiples identidades 

regionales. Esta clasiicación tiene el poder del doble registro con el que se 

concibe, pues se ve a la vez como un fenómeno natural y cultural. El principal 

signo que marca estas identidades es la posición que cada una de éstas ocupa 

en la estratigrafía biogeográica, que dio, por lo demás, legitimidad cientíica 

e institucional a una nueva lectura de la función de las castas: de acuerdo con 

77 T. C. de Mosquera, Geografía general, política, física y especial de los Estados Unidos de 

Colombia dedicado al Congreso General de la Unión, 1866.



La puesta en escena 129

ella se deine el papel de los grupos regionales en lo que se puede considerar 

como una división nacional del trabajo. Se deinen así quiénes, por represen-

tar un obstáculo, podrán ser desechados; quiénes podrán estar al servicio de 

la nación (es decir, quiénes, en su nombre, podrán poner el sudor de su frente 

y ser carne de cañón), y quiénes, en nombre de la luz de la razón, podrán guiar 

sus destinos.

De esta manera, el énfasis en aquello que exhorta a poner a andar el rodaje 

para la explotación económica del potencial contenido en la naturaleza, se 

ve siempre acompañado de la celebración y la legitimación del único grupo 

humano capaz de abanderar esa cruzada, es decir, la de los pueblos emprende-

dores herederos de la Europa temperada: los criollos y los mestizos de la mon-

taña. Toda esta dimensión aparece en la argumentación que hace José María 

Samper sobre 

Cuáles son las causas que más directamente inluyen sobre la conservación 

del lenguaje, en su riqueza, nobleza y pureza tradicionales; en los progresos de 

la literatura, de tal suerte combinados que ésta tenga su carácter propio, esté 

depurada en su gusto y sea de fecundos resultados; y en el desarrollo particular 

de la poesía como expresión del ideal y de las facultades imaginativas y artísti-

cas de la sociedad?78 

Samper comienza por el reconocimiento de que de España heredamos los 

que él considera los cinco rasgos de toda nacionalidad: lengua, religión, tipo 

físico, sentido moral e instituciones sociales. Sin embargo, advierte que el factor 

principal de América española es su situación tropical. Considera que la vaste-

dad del territorio y la presencia de las cordilleras han sido aquí los principales 

obstáculos para la inmigración y el intercambio con Europa: “Es un vastísimo 

país [...] destinado a un aislamiento relativo, no obstante su prodigiosa riqueza 

natural y su feliz situación geográica en medio de dos grandes océanos y entre 

el Amazonas y el Orinoco”. Retoma el argumento de la insalubridad, fermento y 

exuberancia de las tierras calientes, que marcan las provincias litorales frente a 

la benignidad de las regiones interiores. Airma: 

78 “Discurso de Recepción en la Academia Colombiana”, 1953 [1860].



130 Margarita Serje

[…] estas condiciones físicas de Colombia han determinado, salvo en algu-

nas notables excepciones, la aglomeración de lo más sano, inteligente, robusto 

y vigoroso de su población en las altas mesetas, las vertientes y montañas y los 

ricos y amenos valles del interior, generalmente secuestrados del tráico fre-

cuente con el mundo comercial y de gran movimiento de la civilización.79

Termina concluyendo que el mundo exterior nos conoce muy poco y se nos 

aprecia “casi únicamente por la grandiosa y rica naturaleza que nos rodea y que 

nos oprime con la inmensidad de su poder”. Esta naturaleza que,

[...] nos ha convidado sin cesar a la contemplación de lo bello y lo grande 

y nos ha penetrado con sus misteriosos eluvios de inagotable poesía [...] 

Esa imponderable red de torrentes que se desploman de nuestras mon-

tañas, asordando con sus cataratas y cascadas a las brisas de los bosques; 

esa vegetación maravillosamente variada que reviste las brañas, las cam-

piñas y los valles con todos los colores del iris y toma todos los tamaños y 

formas posibles, desde lo enano, adormecido y crespo de los fríos páramos 

hasta lo gigantesco y exuberante de las selvas ardientes; esos dilatados 

valles donde innumerables ríos y riachuelos bañan con cristalinos pies los 

pies y el regazo de Flora, ebria de perfumes y palpitante de amor; esas lla-

nuras de oriente, que con sus vastísimos horizontes provocan a soñar con 

lo perdurable y lo sublime; esas cordilleras de incomparable majestad y 

riqueza que se bifurcan, se dividen y ramiican en serranías que asombran la 

mirada, señoreadas algunas por lomos y cúpulas de inmaculada blancura y 

resplandecientes aspectos; ese frecuente rugir de los volcanes y de las tem-

pestades que agitan nuestras cordilleras; ese cielo profundamente azul en 

cuyo fondo brillan los astros de ambos hemisferios con un esplendor des-

conocido en otras regiones: todo esto, tan grande, tan bello, tan maravilloso 

—himno inmenso del Divino, del Eterno Poeta, del Artíice que dio vida a 

lo Ininito y se recrea sin cesar en la sempiterna vida de su obra inefable—  

todo esto ha hecho de los colombianos un pueblo de poetas.80 

79 Ibíd., pp. 187 y 189.

80 Ibíd., p. 191.



La puesta en escena 131

Las imágenes de la naturaleza que Samper celebra aquí recorren nuevamente 

las vistas deshumanizadas de Humboldt: los saltos, las planicies, los volcanes. 

Todo ese recorrido por las escenas de la naturaleza lo conduce a una curiosa con-

clusión: esta naturaleza estetizada hace de los colombianos un “pueblo de poetas”. 

A imagen y semejanza del Eterno Poeta. Samper reconoce aquí a los colombianos 

como sujetos capaces de compartir la sensibilidad estetizante de la naturaleza, 

es decir, sitúa a los colombianos en el ámbito de lo civilizado. Lo que constituye, 

sobre todo, una maniobra de exclusión, en la medida en que ello equivale a reco-

nocer como colombianos únicamente a aquellos espíritus cultivados que puedan 

ser enaltecidos por esa sensibilidad. Pues, precisamente, sólo pueden ser poetas 

los dignos herederos de la nacionalidad tal como él la deine, es decir, la élite ilus-

trada que comparte los valores de la sensibilidad europea y sus saberes. Samper da 

aquí un giro interesante al subrayar de manera tajante el contenido cultural que 

se requiere para ser ciudadano, que implica la pertenencia a una casta: a aquella 

casta capaz de leer la naturaleza y la naturaleza de las cosas de acuerdo con la tra-

dición europea de lectura del paisaje. La pintura poética del paisaje. Ya Mosquera 

ha develado el contenido de civilización y comercio que esta visión implica.

En su obra Ensayo sobre las revoluciones políticas, Samper establece la capa-

cidad para comprender el proyecto revolucionario en América (entendido éste 

como la capacidad de introducir reformas ilustradas, liberales, laicas), de acuerdo 

con la “topografía, la tradición, la condición social”. Relaciona todos estos facto-

res con el nivel de contacto y de relación de los grupos con los centros civilizados 

de Colombia y los del resto del mundo.81 Este énfasis en las ideas difusionistas de 

la geografía de la civilización tiene una consecuencia política, que está en la base 

de la confrontación que ha existido tradicionalmente en Colombia entre los par-

tidos Conservador y Liberal. Antes de que éstos se constituyeran formalmente 

como tales, en 1848, los partidos que los antecedieron se denominaban Partido 

de la Montaña y Partido del Valle, respectivamente.82 El Partido de la Montaña se 

81 Ensayo sobre las revoluciones políticas i la condición social de las Repúblicas colombianas (his-

panoamericanas), 1861, p. 139.

82 De acuerdo con el reporte del capitán Charles Cochrane de la Marina Británica, en Journal 

of Residence and Travels in Colombia, 1825, vol. 2, pp. 81-84. Fue Erna von der Walde quien 

me llamó la atención sobre este hecho.



132 Margarita Serje

identiicaba con la estratigrafía topográica de las castas de Caldas, con el cen-

tralismo andino y con los valores morales y religiosos de la tradición hispana, y 

de él surge el Partido Conservador. El Partido del Valle, del que surge el Partido 

Liberal, estaba identiicado con las ideas ilustradas, igualitarias y los intereses 

laicos y liberales de laissez faire y de autonomía, sobre todo de aquellas regiones 

que, como la costa Caribe, los Santanderes o el Valle del Cauca, estaban más en 

contacto con el comercio metropolitano. Cristina Rojas airma que la distinción 

regional, así como la separación entre liberales y conservadores, se formaron en 

buena parte alrededor de diferencias de clase y de raza: en las elecciones de 1848 

los liberales ganaron en los lugares donde predominaban los negros y mulatos, 

por lo que el Partido Liberal se asociaba con el movimiento negro.83 Resurgen aquí 

los viejos principios de la geografía colonial.

El ensayo de Samper ilustra claramente cómo queda establecido el orden 

de las cosas: los llamados a ejercer la democracia y la ciudadanía, a manejar 

el destino de la patria y a identiicar los intereses de la nación, solamente son 

aquellos iniciados en el mundo de las letras y la poesía. Es decir, todos aquellos 

que se ubican en el mundo de la cultura y la civilización, en contacto con los 

centros ilustrados; a una distancia contemplativa de todo lo que queda reza-

gado y coninado en el mundo de lo natural, que incluye las castas sujetas al 

designio de la naturaleza abrasadora. Al tiempo, este círculo exclusivo es el lla-

mado, no sólo a verse asombrado y conmovido por esa naturaleza, a deleitarse 

con ella y disfrutarla; sino a elevarse por encima de ella: a nombrarla, delimi-

tarla, categorizarla, de acuerdo con una tradición letrada y estetizante que la 

desliga de su historia. La élite criolla, desde las alturas de los Andes, se concibe a 

sí misma como árbitro de un designio, al establecer la condición de posibilidad 

para disponer de todo cuanto cabe en la categoría de natural.

La imagen de la naturaleza rica y abundante construida, evocando a 

Humboldt, por los políticos geógrafos del siglo XIX sigue fondeando en las 

aguas de la vida política colombiana. En el suplemento especial “Economía 

Positiva”, editado por el diario El Tiempo el 31 de mayo del 2001, los economistas 

más reconocidos hacen un análisis de los factores que permiten (según ellos) 

83 De acuerdo con el reporte del capitán Charles Cochrane de la Marina Británica, en Journal 

of Residence and Travels in Colombia. 1825, vol. 2, pp. 81-84.



La puesta en escena 133

tener una mirada optimista sobre el futuro de la economía colombiana. Casi 

todos reiteran que “nos hemos tenido que enfrentar no solamente al desorden 

público sino también a una geografía agreste”, e, ineludiblemente, destacan los 

recursos: “el más rico y abundante es, por supuesto su naturaleza. En ella tene-

mos tierras y aguas, diversas fuentes de energía, muchos minerales, la segunda 

biodiversidad del planeta y una excelente localización geográica, particular-

mente su cercanía al mercado más grande del mundo, los Estados Unidos”.84 

Cabe preguntarse si la porción sumergida que este iceberg tenía hace dos siglos 

sigue tan campante como su cima.

84 En palabras de Santiago Montenegro, ex director del Departamento Nacional de 

Planeación, en su artículo “Naturaleza rica y abundante” (p. 11). Véanse también los  

artículos de Antonio José Ardila, vicepresidente de la Organización Ardila Lülle; de Gabriel 

Rosas Vega, ex ministro de Agricultura, o de Guillermo Perry, ex ministro de Hacienda, en 

el mismo suplemento.





135

4. La imaginación geopolítica

A esta pobre patria no la conocen sus propios hijos,

 ni siquiera sus propios geógrafos.

José Eustasio Rivera, La vorágine

En su libro Geografía y destino, el coronel Bahamón Dussan, del ejército 

colombiano, propone una representación geopolítica del país que sintetiza bien 

la visión territorial que ha sido la mira de la acción del Estado nacional. Esta 

visión se conigura a partir de la hipótesis según la cual, en palabras del coro-

nel, “en nuestro país no se ha ajustado lo político a lo geográico y este com-

portamiento ha obstaculizado el desarrollo nacional”. Más adelante, el coronel 

concluye que en el caso colombiano “el ‘territorio’ es más grande que la ‘nación’ 

y la ‘nación’ es más grande que su gobierno”.1 Con esta idea están de acuerdo 

numerosos analistas de diversas tendencias. La noción de que “Colombia, como 

habría dicho Hegel, es más geografía que historia”2 es un presupuesto bastante 

generalizado. 

1 Coronel A. Bahamón Dussan, óp. cit., pp. 23 y 75.

2 H. Gómez Buendía, ¿Para dónde va Colombia?: un coloquio abierto, 1999, p. 18, libro que 

recoge los primeros resultados del proyecto “Conocimiento, desarrollo y construcción 

de una sociedad: una visión prospectiva para Colombia”. Este proyecto, inanciado por 

Colciencias, fue orientado por dos ex presidentes, uno liberal, Alfonso López, y otro con-

servador, Belisario Betancur, y por Miguel Urrutia, gerente del Banco de la República. En él 

participaron varios reconocidos académicos. 



136 Margarita Serje

En palabras de J. J. González, “Colombia es un país cuyo territorio es más 

grande que la nación y cuya sociedad es más fuerte que el propio Estado”.3 

Por su parte, la historiadora M. T. Uribe de Hincapié asegura que “el territorio 

virtual de la nación colombiana ha sido siempre más amplio, más grande y 

más extendido que aquel efectivamente controlado por los recursos institu-

cionales del poder público”,4 e identiica como problema central el hecho de 

que “no existe una soberanía única, reconocida y universal en el territorio 

de la nación” capaz de garantizar la ciudadanía y los derechos de los actores 

sociales (p. 477), es decir, la democracia. Dicho en otras palabras, la incapaci-

dad del Estado colombiano para consolidar, controlar y asegurar el territorio 

nacional ha sido uno de los principales —sino el principal— obstáculos para 

el logro de sus grandes ideales: construir una nación capaz de garantizar el 

desarrollo y la democracia. El historiador Fernán González lo sintetiza bien: 

Partiría de enmarcar los actuales problemas dentro del proceso histórico, 

contradictorio, a veces violento de ocupación de un territorio, de formación de 

una nación y de construcción de un Estado Nacional, que está lejos de haber 

concluido. Este proceso incompleto y parcial está en la base de la precariedad 

del Estado, de la escasa legitimidad de sus instituciones y de la falta de con-

senso general sobre los valores pluralistas y democráticos.5

De acuerdo con la concepción de la nación implícita en estas airma-

ciones, para su conformación se hacen necesarias la integración territorial 

y su apropiación efectiva por parte del Estado. Dejando de lado las pregun-

tas sobre qué viene primero, si el huevo o la gallina, para cada una de estas 

relaciones, la identidad entre nación-territorio-Estado se concibe como una 

3 J. J. González, Espacios de exclusión: el estigma de las repúblicas independientes, 1955-1965, 1992, 

p. 26.

4 M. T. Uribe de Hincapié, “Las soberanías en disputa: ¿conlicto de identidades o de dere-

chos?”, 2000, p. 460.

5 F. González, “Un país en construcción”, 1989, p. 18 (énfasis mío).



La puesta en escena 137

verdad de Perogrullo, en cuyo marco el proyecto nacional se entiende como la 

puesta en marcha de una nación-como-Estado.6 

El territorio nacional corresponde al área que fue conigurada por la 

ocupación colonial, consagrada por medio del reivindicado principio del uti 

possidetis.7 Sobre este territorio se había consolidado lo que Antonio Annino 

ha llamado una soberanía de tipo mixto con amplias autonomías regionales, 

donde, “desde el punto de vista de los criollos, e incluso del componente indí-

gena de las Repúblicas, esta debilidad se interpreta como un reconocimiento de 

la práctica de la justicia de acuerdo con códigos de comportamiento locales”.8 

De manera que, a partir de la Independencia, se consolidan simultáneamente 

dos ideas aparentemente contradictorias: la de la existencia naturalizada de 

un territorio nacional cuyos límites desbordan el área efectivamente contro-

lada por la ocupación colonial; y la noción de que, como lo plantea Múnera,9 

“la Nueva Granada no existió nunca como una entidad política uniicada sino 

como un fragmentado conjunto de regiones autónomas en conlicto”.

Orlando Fals Borda, académico, quien fue director y uno de los principales 

gestores de la Comisión de Ordenamiento Territorial, airma:

6 La centralidad de la nación-como-Estado se ve consolidada —y reiicada— en los esce-

narios internacionales. Resulta ilustrativo al respecto el debate acerca de la creación de 

un Estado para la nación Palestina, que se deine fundamentalmente como un territorio. 

Cf. New York Times, 14-06-02. Precisamente, la desterritorialización en el mundo contem-

poráneo, en la lógica del Imperio (en el sentido de Hardt y Negri, óp. cit.), requiere la base 

territorial de los espacios nacionales. 

7 “La fórmula principal acordada para deinir [el territorio nacional], establecida por la Ley 

Fundamental de Colombia de 1819 y por la Constitución de 1821 fue la del uti possidetis 

1810, es decir el principio según el cual el país estaba integrado por aquellas partes que se 

poseían en el año de la declaración de Independencia”. E. Sánchez, óp. cit., p. 64.

8 “Soberanías en lucha” 1994, p. 231. Annino añade que “la monarquía católica consiguió 

durante tres siglos asegurarse la lealtad de un conjunto heterogéneo de territorios gra-

cias a una práctica acordada de justicia, uno de los atributos de la soberanía. Por diversas 

razones este aspecto se desarrolló con mucha eicacia en las Indias, donde el modelo de un 

estado mixto se consolidó fuertemente gracias al desarrollo de amplias autonomías terri-

toriales y corporativas”. Ibíd.

9 A. Múnera, óp. cit.



138 Margarita Serje

[…] si hay alguna cosa que le han enseñado a uno en la escuela es que 

Colombia es un país de regiones. En efecto, en el siglo pasado se determinó  

que había alrededor de ocho regiones autónomas entre las cuales no había 

comunicación [...] cada región era muy independiente y por eso se desarrolló 

en cada región su propia cultura, su propia manera de hablar, su manera de 

comer y sus creencias. Los paisas son muy distintos de los costeños y de los 

santandereanos, etc. Desde entonces la región ha adquirido una personalidad 

y una fuerza que caracteriza a Colombia como país.10

Se encuentra aquí una clara resonancia con uno de los corolarios de mito 

de la naturaleza profusa y exuberante de la nación, así como con la noción del 

aislamiento interno de la América equinoccial enfatizada por Humboldt, que 

implica la diversidad de lenguas y de culturas. La idea de fondo, de acuerdo con 

Fals, es que para avanzar, para llegar a “la paz y el progreso”, para ser una verda-

dera democracia y alcanzar la prosperidad, el país de las ocho regiones aisladas 

debe uniicarse y ser concebido “no como una república federal sino como una 

república regional, como una unión de regiones”.11 

De manera concordante, el coronel Bahamón propone que es necesario 

adelantar “la regionalización como la manera cientíica de optimizar los esfuer-

zos del Estado en todo nuestro ámbito geográico”,12 y retoma la idea del general 

Julio Londoño, autor de una Geopolítica de Colombia en 1948, quien airmaba 

desde entonces:

[…] sólo una valerosa rectiicación de nuestros límites políticos internos por 

dura y difícil que pueda aparecer, y por arrogantes que sean los intereses que a 

ello puedan oponerse, podrá dar al país su verdadera isionomía, proporcionar 

la simpliicación de sus problemas nacionales y aprovechar integralmente el 

esfuerzo que ahora se hace para conseguir su progreso y engrandecimiento.13

10 “El ordenamiento territorial: perspectivas después de la Constitución de 1991”, 2000, p. 156.

11 Ibíd., pp. 156 y 158.

12 Ibíd. 

13 Citado por Bahamón Dussan, óp. cit., p. 172.



La puesta en escena 139

La propuesta de Fals y de los militares, no es novedosa. Ha estado siem-

pre implícita en todas las iniciativas de organización político-administrativa de 

la República. Las mutaciones de las divisiones espaciales (a través de iguras 

como las de provincias, estados, departamentos), cuentan la historia del pro-

yecto nacional de ocupar y controlar efectivamente todo su territorio a través 

de la práctica de un ordenamiento de tipo zonal. Ha estado orientado a garan-

tizar y facilitar la integración nacional, que, en últimas, se puede deinir como 

la puesta en marcha de una economía nacional que integraría el país interna-

mente y con el mundo. 

La imposición del orden zonal nace, de acuerdo con Michel Foucault, para 

controlar la plaga que aparecía relacionada con los problemas de contamina-

ción implícitos en las mezclas indiscriminadas de gentes y actividades. Para 

separar y ordenar se pone en juego el poder de la disciplina, que es el poder del 

análisis.14 La zoniicación constituye una de las nociones básicas de la plani-

icación moderna, de acuerdo con la cual es posible racionalizar las activida-

des y comportamientos sociales a partir de la fragmentación y jerarquización 

del espacio y del tiempo donde dichas actividades y comportamientos tienen 

lugar. Se trata de enmarcar las actividades en un horario y de dar “un lugar para 

cada cosa y a cada cosa su lugar”; es decir, un área para cada función y una 

función para cada área, de acuerdo con su importancia. Así, la administración 

y el control de la vida de un país (o de una región, o de una ciudad), se com-

prende en términos de un número limitado de funciones (v. gr. gestión, control 

y vigilancia, recaudación de impuestos), que deben ser organizadas y jerarqui-

zadas como áreas mutuamente excluyentes. Espacialmente, la organización de 

la administración pública se centra en el ejercicio de la zoniicación. 

Este ejercicio de orden (nunca totalmente consumado, por lo demás) 

representa la continuidad que la República da a la lógica de la organización 

espacial que impuso la dominación colonial en América. El proyecto urbano 

en el que se basó la ocupación espacial de la América hispánica partió de la 

visión horizontal del territorio. Esta visión surge de la cartografía como pivote 

del conocimiento geográico. Se trata de la visión superior, totalizadora de la 

realidad, desde el punto de vista del ojo teórico, que, al igual que el ojo divino, 

14 M. Foucault, Discipline and Punish: he Birth of the Prison, 1979, pp. 200 y ss.



140 Margarita Serje

ordena la realidad sobre la supericie en blanco escogida para implantar su 

poder demiúrgico. A partir de este punto de vista, el ojo imperial decide qué 

aparece y se nombra, y qué no aparece, para ser condenado a la inexistencia. 

Decide además qué importancia relativa tiene lo que se incluye. 

La visión horizontal-cartográica impuso cuatro criterios de orden terri-

torial, cuyos trazos siguen vigentes. Primero, la presencia metropolitana y su 

control territorial, expresados particularmente a través de los ejes de comu-

nicación establecidos para facilitar las actividades extractivas y comerciales. 

Segundo, el principio estratigráico que opone las “tierras altas” a las “tierras 

calientes”, que se concibe, como lo expresaron Humboldt y los políticos geó-

grafos del siglo XIX, tanto desde el punto de vista natural como desde el punto 

de vista cultural. Tercero, la homogeneización de las supericies representadas, 

que tiene el efecto retórico de mostrar las zonas no enlazadas por la urdimbre 

vial oicial como un vacío en el cual la misma geografía deja de existir; y cuarto, 

la segmentación del territorio con base en el principio de las capitulaciones, es 

decir, el derecho privativo de conquistar, controlar y explotar un territorio y sus 

habitantes.

De acuerdo con estos criterios, sólo se conciben como “integrados” aque-

llos territorios debidamente articulados a la red vial oicial, lo que permite la 

circulación de mercancías y su control militar. De allí resultó la consolidación 

de un eje central en el sentido sur-norte a lo largo de la cordillera, que concen-

tra la infraestructura vial de primer orden y al tiempo canaliza y orienta los 

lujos e intercambios articulándolos a la región andina, y conectándolos con el 

río Magdalena y los puertos del Caribe a lo largo y a través de la región andina, 

conectándolos, a través del río Magdalena y los puertos del Caribe, con la 

metrópolis.15 La consolidación de este eje central andino del país releja eviden-

temente el hecho de que las zonas de “temperamentos temperados” de las cor-

dilleras se han visto favorecidas, privilegiando su “articulación” y su “desarrollo”, 

excluyendo la mayor parte de las tierras bajas, que en general aparecen como 

verdaderos “blancos en el mapa”. F. Zambrano lo expresa cuando se reiere a la 

15 Cf. S. Jaramillo y L. M. Cuervo, La coniguración del espacio regional en Colombia: tres ensayos, 

1987, y F. Zambrano y O. Bernard, Ciudad y territorio: el proceso de poblamiento en Colombia, 

1993.



La puesta en escena 141

[…] relación entre las tierras altas densamente pobladas y las tierras bajas 

de amplios espacios por ocupar, [que pone] en evidencia la tensión larvada  

que existía entre el espacio nacional integrado y los espacios difusos o discon-

tinuos, comprobando la permanencia de la lógica de inclusión/exclusión que  

ha existido en toda la historia nacional, donde [...] el Estado ha seguido aplicando 

el principio de funcionar paralelamente con áreas centrales de alta cohesión  

central y articuladas a la nación, y con espacios de exclusión de poca  

cohesión social y una débil articulación a la nación, esquema que se convierte 

en caldo de cultivo que va a dinamizar los conlictos.16 

Por su parte, las divisiones político-administrativas han heredado, en 

muchos de sus trazos actuales, las reparticiones territoriales que se originaron 

con las capitulaciones coloniales17 (mapas 4 y 5). El interés por mantener los 

privilegios que éstas implicaban18 fue el primer factor de agrupación de las éli-

tes. Las “regiones” se consolidan, en buena medida, alrededor de la defensa de 

los intereses económicos y territoriales por parte de las élites en su pugna por 

mantener una posición en el mercado y en el concierto nacional.19 La división 

territorial, sobre la que se erigió el proyecto nacional, generó una desigualdad 

de las élites regionales —en la que juega, de nuevo, la oposición entre tierras 

altas y tierras bajas—, que han tenido un acceso diferenciado al tesoro nacional 

y a la toma de decisiones en el ámbito público. Clemente Forero, académico y  

exdirector del Consejo Nacional de Planeación, señala, en su recuento de la  

historia de la descentralización en Colombia, cómo en la Constitución de 1886, 

surgida de la unión  

16 Fabio Zambrano, “Presentación”, en J. J. González, óp. cit., p. 8.

17 La semejanza del Mapa de los Estados Unidos de Colombia (1864) con el del Plan Geográico 

del Virreinato de la Nueva Granada (1772) lo ilustra claramente. 

18 Al igual que los privilegios derivados de iguras coloniales como las mercedes de tierras, 

mitas y encomiendas. 

19 Hay varios trabajos que lo ilustran claramente; por ejemplo, M. Palacios, “La fragmentación 

regional de las clases dominantes en Colombia: una perspectiva histórica”, 1980; E. Posada 

Carbó, “Estado, región y nación en la historia de la Costa Atlántica colombiana”, 1988; A. 

Múnera, óp. cit.; G. Bell, “Conlictos regionales y centralismo”, 1988.



142
M

a
r

g
a

r
ita

 Se
r

je

 
Mapa 4. “Plan geográico del virreynato de Santafé de Bogotá, Nuevo Reyno de Granada, que maniiesta su demarcación territorial, 

islas, ríos principales, provincias y plazas de armas”, 1772



L
a

 p
u

e
sta

 e
n

 e
sc

e
n

a
143

Mapa 5. “Carta de la República de Colombia dividida en departamentos,” Agustín Codazzi, Atlas físico y político de la República de 

Venezuela dedicado por su autor, el Coronel de Ingenieros Agustín Codazzi al congreso constituyente de 1830, Caracas, 1840 



144 Margarita Serje

[…] no por casualidad, de un costeño y un cachaco (bogotano), Caro y 

Núñez20 [...] se le otorga al ejecutivo gran poder por encima del legislativo y el 

judicial. Dentro de este arreglo se le conirió al poder legislativo, a los senadores 

y los representantes a las cámaras, la función fundamental de mantener la vin-

culación entre las regiones y la esfera nacional [...] muy rápidamente nuestros 

parlamentarios pasaron a ser los instrumentos de un sistema que un siglo más 

tarde se llamaría de clientelismo.21

El problema de la organización territorial ha estado, por ello, estrechamente 

ligado al de la descentralización administrativa, que no es otra cosa que el acceso 

a las decisiones sobre los recursos nacionales. Forero destaca cómo las medidas 

de descentralización se centran en deinir quién toma la decisión sobre la inver-

sión, la transferencia, las rentas y el recaudo de los recursos públicos.22 Así, tras 

la idea del ordenamiento territorial, de la regionalización, lo que está fundamen-

talmente en juego es, a través del control de los recursos (económicos y de poder) 

del Estado, la toma de decisiones acerca de la inversión de capital y el aprovecha-

miento de los recursos regionales. De la misma forma, tras la idea de la integra-

ción nacional, lo que está en juego es la expansión de la economía de mercado 

para abarcar grupos y lugares cada vez más distantes.

La “nación” se ha visto entonces enfrentada a la necesidad de poseer un 

territorio que, de hecho, no ha podido efectivamente abarcar; que desconoce, 

pero que valora desde el punto de vista estético, cientíico y comercial. Que 

valora sobre todo como un potencial. En el marco del Proyecto Nacional, se ha 

naturalizado paralelamente con la idea de un territorio nacional la idea de unos 

“territorios nacionales”,23 en los que se recrea la idea de una “frontera” salvaje 

20 Se reiere a Miguel Antonio Caro y a Rafael Núñez, quienes eran representantes de los par-

tidos Conservador y Liberal, respectivamente.

21 “Descentralización y ordenamiento territorial”, 2000, p. 141.

22 Ibíd., pp. 144 y ss.

23 Así se llamó desde inales del siglo XIX al conjunto de territorios salvajes y aislados, cuyas 

condiciones impedían que se administraran como unidades político-administrativas 

regulares. Cf. A. Acosta Ayerbe, “Aspectos generales de los Territorios Nacionales”, 1975.



La puesta en escena 145

donde no ha llegado aún “la mano invisible del mercado” y que debe por ello 

ser penetrada, ocupada, colonizada y, sobre todo, explotada. Lo anterior queda 

claro en las propuestas del mencionado proyecto ¿Para dónde va Colombia?, 

con relación al problema de la integración nacional, que sostiene como “hipó-

tesis de base [que] los territorios de frontera tienen y tendrán una importancia 

creciente para el centro: primero, por el peso económico de la minería y, en 

particular del petróleo; segundo, por el signiicado internacional de los cultivos 

ilícitos; tercero por el valor en aumento de las reservas ambientales; y cuarto 

por la saturación eventual del espacio ocupable”.24

El proyecto geopolítico se podría resumir entonces, tomando prestadas 

las ideas que propone J. J. González en la resolución de “este secular des-

equilibrio entre estructura territorial, sociedad y Estado [en el que] está la 

raíz misma del conflictivo proceso de conformación del Estado Nacional”. 

Así, la “construcción de la nación” depende en buena medida de la con-

solidación del “espacio nacional efectivo o integrado, es decir aquel sobre 

el cual el Estado se despliega con toda su legitimidad”.25 El logro de todo lo 

anterior depende de “un proyecto de integración nacional que vincule 

a todas las regiones equilibradamente a su desarrollo” y, sobre todo, que 

garantice su participación en las políticas macroeconómicas y sectoriales, 

lo que garantizaría la superación de “la diferenciación entre áreas centrales, 

vinculadas estrechamente al desarrollo nacional y beneficiarias directas de 

las políticas de desarrollo asumidas por el Estado, y estas áreas periféricas, 

marginales o de atraso”.26 Es decir, de un proyecto racional de ordenamiento 

territorial que sirva de base para la planificación y, en general, para toda la 

práctica del Estado.

24 Óp. cit., p. 39.

25 Óp. cit., pp. 25-26. 

26 Ibíd., p. 35.



146 Margarita Serje

La invención de la frontera

El proceso racional de apropiación del territorio se puede comparar con 

el proceso de posesión implícito en la práctica de la colección. Uno de los prin-

cipios que guían este ejercicio, que constituye, por lo demás, uno de los actos 

fundadores de la relación colonial,27 es el de separar el objeto de su contexto 

especíico, cultural, histórico, subjetivo, para situarlo en el marco de un nuevo 

orden. En este caso, los paisajes y lugares, que son productos sociales gestados 

a partir de la memoria y la experiencia de grupos concretos, se ven “relocaliza-

dos” en el marco de la integración nacional, que busca imponer en el territorio 

el orden racional de los sistemas de mercado y de los sistemas de interpreta-

ción y de manejo que le son inherentes. Así, estos lugares se han visto recontex-

tualizados. A partir del reconocimiento de su ubicación dentro de la economía 

nacional y de la economía global, es decir, como regiones de reserva potencial 

de grandes riquezas, estos paisajes y sus habitantes se han convertido en obje-

tos que adquieren una signiicación particular al ser ubicados en el marco de los 

procesos económicos de obtención e intercambio de bienes y capital. 

En adelante, es la economía de mercado la que deine los parámetros de su 

recontextualización. Se trata de racionalizar y legitimar la apropiación y explo-

tación de estos lugares y sus gentes. La primera operación de esta recontextuali-

zación fue su estetización y erotización como paisajes exóticos, como naturaleza 

tropical exuberante que representa una reserva de riqueza. Una segunda ope-

ración tiene que ver con su ubicación dentro de la construcción del proyecto 

territorial de la nación, es decir, con el signiicado que se les coniere dentro 

del territorio nacional, dentro de su concierto regional. Signiicativamente, 

la noción que se ha impuesto, como parte de este proceso de “recontextuali-

zación”, para categorizar los territorios que históricamente han escapado del 

proyecto de integración nacional, ha sido la de frontera.28 Esta lógica se hace 

explícita en la deinición que propone Catherine LeGrand: 

27 Al respecto, véase D. Défert, óp. cit.; S. Stewart, On Longing, 1984; G. Stocking, Objects and 

Others, 1985; J. Fabian, Time and the Other, 1983. 

28 Así lo evidencia la abundante literatura producida por las ciencias sociales dentro de los 

estudios regionales. Véase el anexo “Bibliografía sobre estudios regionales en Colombia”.



La puesta en escena 147

En 1850, buena parte de América Latina estaba inexplotada pues nunca 

había penetrado en ella la economía colonial. Estas regiones de frontera 

incluían los desiertos del norte de México, las costas insalubres de América 

Central, Venezuela, Colombia y Ecuador; la cuenca amazónica, las vastas 

mesetas del interior del Brasil, la rica pampa argentina y los bosques del sur de 

Chile. Las zonas de frontera estaban casi deshabitadas y por lo general no per-

tenecían a la propiedad privada. Eran tierras baldías o públicas pertenecientes 

al gobierno nacional o local. Con el aumento en la demanda por productos de 

zonas templadas o tropicales en el mercado mundial después de 1850, y con la 

extensión de las redes de transporte, muchas regiones de frontera en América 

Latina comenzaron a adquirir valor económico.29 

La noción espacial de frontera tiene una compleja historia de larga dura-

ción ligada al proceso mismo de ocupación colonial. Aquí sólo viene al caso  

precisar algunos aspectos clave del campo semántico que este término moviliza 

en el proceso de transmutación de los territorios no apropiados por la lógica 

colonial-moderna en “fronteras internas”.30 El primero de ellos se reiere a la 

imposición de unos límites unívocos, representados por líneas imaginarias que 

delimitan porciones de la supericie terrestre. Ésta fue la primera operación rea-

lizada por la conquista y la colonización españolas en América. Así, de acuerdo 

con la lógica de las primeras capitulaciones, se delimitaron capitanías, gober-

naciones y virreinatos como entidades teóricas sobre una cartografía muchas 

veces apenas esbozada. De estos límites imaginarios surgieron, en el momento 

de la Independencia, los territorios de las repúblicas.

Este proceso implicó, como en todo el territorio colonial ocupado por 

Europa, la negación y la invisibilización de la organización y las categorías 

espaciales indígenas, de sus redes de interacción, así como de sus formas de 

manejo de límites y soberanías. La lógica espacial de las sociedades prehispáni-

cas, así como la de las sociedades indígenas contemporáneas, se puede carac-

terizar más bien por un juego de superposición y traslape, que de demarcación 

29 C. LeGrand, Colonización y protesta campesina en Colombia (1850-1950), 1988, p. 14.

30 En adelante, al referirme a este fenómeno, y para diferenciarlo del concepto general de fron-

tera, lo haré con F mayúscula: Frontera, o especiicaré que se trata de “fronteras internas”.



148 Margarita Serje

excluyente, lo que se expresa en fronteras luidas y permeables y en espacios 

de soberanías múltiples.31 hongchai Winichakul, en su apasionante libro sobre 

la invención de Tailandia como un territorio nacional, ilustra ampliamente el 

proceso semejante que se vivió en el sudeste asiático a partir de la ocupación 

colonial por parte de Francia e Inglaterra de los territorios vecinos al Reino de 

Siam.32 La frontera, como concepto espacial colonial, apunta entonces a la exis-

tencia de líneas ijas, inequívocas, que perilan perímetros de carácter exclu-

yente. Esta noción no se ha visto aplicada únicamente a los límites nacionales 

sino también a los límites culturales, llegando a asociar territorios étnicos con 

unidades biogeográicas. Un buen ejemplo de ello es, además de la distinción 

cultural entre tierras altas y tierras bajas, la manera en que se han circunscrito 

virtualmente ciertos grupos sociales a ciertas áreas delimitadas por factores 

bióticos o topográicos. Es decir, se supone que existe una correspondencia 

entre áreas culturales y áreas naturales (entendiéndolas de acuerdo con la cla-

siicación taxonómica de la ciencia colonial-moderna), lo que contrasta con la 

práctica de la organización territorial de las sociedades aborígenes o de cual-

quier sociedad, que, contrariamente, lo que buscan es tener acceso a la mayor 

cantidad de zonas biogeográicas diferentes. 

Un segundo aspecto implícito en la noción espacial de frontera es el hecho 

de que estas líneas demarcadoras se establecen de acuerdo con las nociones 

tradicionales europeas de comprensión de la historia y de la espacialidad, es 

decir, siguiendo la lógica de la oposición entre la naturaleza y la cultura. Ello 

ha tenido varias expresiones. La tradición europea ha establecido desde la 

Antigüedad un límite que encierra la terra cognita, el perímetro del mundo habi-

tado, distinguiéndolo del mundo opaco de los conines, de lo desierto. Así, en 

Prometeo encadenado, los enviados de Zeus deben llevar a su prisionero más 

allá de los márgenes del mundo conocido, a una tierra lejana, de la que François 

Hartog señala: “Escitia [era imaginada] como tierra desierta y zona de confín, 

se consideraba un lugar en el in del mundo. Fue allá que Poder y Fuerza lleva-

ron a Prometeo para ser encadenado, siguiendo las órdenes de Zeus. ‘Aquí nos 

encontramos en el suelo de una tierra lejana’, declara Poder, marchando en el 

31 Como lo ilustran, entre otros, los trabajos recogidos por Ch. Caillavet y X. Pachón (eds.). óp. cit. 

32 T.  Winichakul, Siam Mapped: A History of the Geo-body of a Nation, 1994.



La puesta en escena 149

país de Escitia, ‘en un desierto sin humanos’”.33 Esquilo expresa aquí el sentido 

de la frontera como la demarcación entre el territorio conocido, humano, y la 

tierra desierta, inhumana.

A. Roger34 ilustra la noción que prevaleció en Europa hasta inales del siglo 

XVII, de acuerdo con la cual los bosques, la montaña y el mar se concebían  

como lugares que producían rechazo, miedo y aprensión, y se consideraban como  

verdaderos “territorios repulsivos”. Las causas de esta fobia no eran solamente 

objetivas (como el rigor del clima, la esterilidad de los suelos o las diicultades 

y peligros que presentaban); eran ante todo simbólicas. La montaña estaba 

ligada a la maldición, el mar era la faz y el vestigio del diluvio y la penumbra del 

bosque signiicaba la oscuridad de lo ininteligible. Representaban el mundo de 

las fuerzas indómitas, del caos y el desorden. Opuestos a la civilización, estos 

lugares representaban la anarquía y la confusión, frente al orden de racionali-

dad. La mirada europea proyectó estas condiciones hostiles en ciertos paisajes 

americanos como las selvas, la alta montaña, las ciénagas o los manglares, y 

de acuerdo con ella, transformó muchos de estos espacios al imponerles lími-

tes político-administrativos o al aislarlos a través de la coacción de barreras 

de miedo. Así, durante la ocupación colonial, una de las denominaciones fre-

cuentes con la que se hace referencia a las regiones y paisajes que escapaban 

del control imperial fue la de “conines”: estas regiones se constituían en los 

“conines del Virreinato”.

E, indudablemente, el sentido más fuerte de frontera es el que se hereda 

de la experiencia del dominio imperial romano, y se reiere a la confrontación. 

Dos palabras que tienen, por lo demás, el mismo origen en el término latín 

frons-frontis, en su sentido de frente militar de combate. El principal sentido del 

término, que lo resume y caracteriza como noción colonial-moderna, es, pues, 

el que remite al conlicto. Por ello, se marcaron como Fronteras los territorios 

donde la resistencia indígena y mestiza oponía una barrera militar, un frente, a 

la ocupación colonial. Así lo evidencia en 1662 don Agustín Rodríguez Nabarro 

al solicitar la adjudicación de encomiendas de grupos Mocoa y Sucumbío: 

33 F. Hartog, óp. cit., p. 69.

34 A. Roger, óp. cit., pp. 86 y ss.



150 Margarita Serje

[...] por ser las dichas de Mocoa y Sucumbíos, fronteras de indios [ene]

migos, rebeldes a la Real Corona y otros Caribes que inquietan no solo aquella 

Provincia sino también las de Timaná donde actualmente han hecho correrías 

y [borroso] que son públicas y notorias y a Vuestra merced le constan todo lo 

cual necesita del breve y eicaz remedio que procure poner haciéndóme la mer-

ced que pido con justicia [...].35

En el Informe de don Francisco Silvestre, en 1789,36 se mencionan algunos de los 

frentes de resistencia indígena y mestiza que se verán perpetuados como Fronteras:

Queda una vasta extensión de terrenos llena de bosques y ieras en que toda-

vía subsisten sin reducirse algunos indios tales son la nación de los Goajiros [...] 

[y la de] los Chimilas que se regulan como unos seis mil [...] fundar poblaciones 

entre ellos seria el modo de asegurarlos,  reducirlos a la religión y sujetarlos [...] 

[al igual que] los Motilones. Hay otros hacia los ines de la provincia e inmedia-

ción del río Opón que suelen salir a las margenes de la Magdalena y lechar a 

algunos. Créese que son reliquias de los Yariquies [...] creen otros y yo con ellos 

que son forajidos de varias castas y colores que salen a orillas de la Magdalena, a 

orillas inmediatas, de tiempo en tiempo a hacer esos insultos. Se trata de hacer 

una entrada contra ellos conducida por el famoso Plata para exterminar y abrir 

camino que desde la Magdalena salga a el Socorro.

Ha sido precisamente este sentido —el de la frontera como el frente de la expan-

sión, conquista y dominio colonial— el que ha determinado el ámbito semántico de 

su uso como Fronteras, que se vio ampliado a “fronteras agrícolas”, “fronteras de colo-

nización”, “fronteras internas”. Así, el conjunto de nociones asociadas al concepto 

occidental de frontera se vio condensado inalmente en la demarcación espacial de 

las zonas civilizadas, apropiadas por la administración colonial, y las salvajes, tras 

las que se expresa la separación de un mundo amenazante sobre el que se proyec-

tan por igual sueños y pesadillas. Muchas de éstas quedaron inmortalizadas como 

35 Citado por M. C. Ramírez, “Territorialidad y dualidad en una zona de frontera del piede-

monte oriental: el caso del valle del Sibundoy”, 1996, p. 117 (énfasis mío).

36 En G. Colmenares (comp.), Relaciones e informes de los gobernantes de Nueva Granada, 1989, 

Vol. 2, pp. 102-104 (énfasis mío).



La puesta en escena 151

divisiones político-administrativas, como la separación del piedemonte llanero de 

los altiplanos cordilleranos, dividiendo en “departamentos” y en “unidades biogeo-

gráicas” una región que evidencia una interacción continua desde épocas precolo-

niales.37 Muchas otras perduraron como fronteras virtuales en el interior del territorio 

nacional. Ellas constituyen el vehículo a través del cual se traslada a la órbita nacional  

la noción de la Frontera Imperial, es decir, el área potencial de expansión de la eco-

nomía metropolitana, la que se vincularía a la órbita de sus mercados en cuanto —y 

exclusivamente como— periferia.

Esta idea de Frontera se elabora y adquiere sentido en el marco de la histo-

ria unitaria del progreso humano. Ello resulta evidente en la deinición paradig-

mática propuesta por el historiador F. J. Turner. Éste construye su interpretación 

de la gran expansión de la civilización hacia áreas salvajes del Oeste norteame-

ricano con base en la ideología evolucionista del siglo XIX. De acuerdo con él, la 

historia de la frontera (frontier): 

comienza con el indio y el cazador; continúa hacia la desintegración de lo 

salvaje con la entrada del comerciante: el guía de la civilización; después se 

encuentran los anales de la etapa pastoral de la vida en los ranchos; enseguida 

viene la explotación de la tierra por medio del cultivo de trigo y el maíz en 

comunidades dispersas; mas tarde, la aparición de cultivos intensivos acom-

pañados de asentamientos más densos, y, inalmente, aparece la organización 

manufacturera, en conjunto con los sistemas de la ciudad y la fábrica.38

La deinición de Turner, además de pasar a ser un supuesto generalizado, se 

convierte en un destino. Las Fronteras se han vuelto un objeto social, cultural 

y geográico. De cierta manera, se han visto reiicadas. Las ciencias sociales 

las han elaborado a partir de la noción de Turner y del conjunto de trabajos 

clásicos sobre el Oeste norteamericano.39 Así, A. Hennessy airma que “una de 

37 Cf. C. Langebaek, óp. cit., 2000.

38 F. J. Turner, he Frontier in American History, 1962 [1920], p. 11. Cabe señalar que en inglés el 

término frontier hace referencia a la noción de “fronteras internas”, mientras que para hacer 

referencia a las fronteras político-administrativas usan los términos border o boundary.

39 Entre los trabajos más citados se encuentran los de Turner, óp. cit., y A. Hennessy, he 

Frontier in Latin American History, 1978. Aparecen también: R. Well, “Frontiers Systems 



152 Margarita Serje

las características más sobresalientes de la vida de la América española es la 

permanencia de las condiciones inherentes a la frontera a lo largo de los siglos 

transcurridos desde la época de la Conquista [...] el meollo de la experiencia 

histórica en América Latina consiste en la acción recíproca entre la metrópolis 

y la frontera”. Asegura también que, a pesar de ello, las sociedades en América 

Latina son “sociedades de frontera que carecen del mito de la Frontera”, que 

hubiera contribuido a forjar identidades nacionales fuertes, como sucedió en 

Estados Unidos, donde la experiencia de la expansión de la Frontera forjó la 

democracia americana y fue central para el ethos cultural norteamericano. En 

América Latina, por el contrario, “no hay Frontera: sólo fronteras”.40

El argumento de Hennessy se ha visto tan generalizado y tan naturalizado 

como la existencia misma de la Frontera. Numerosos autores airman, como lo 

hace Marco Palacio, que en Colombia hay una gran “ausencia de mitos e institu-

ciones nacionales por medio de las cuales sea posible tramitar la ciudadanía”. 

Y uno de los mitos que se reclama, en particular, es el de la Frontera. Gouëset 

asegura que en Colombia, “a diferencia de lo que pasa en otros países, los fren-

tes de colonización no constituyen un mito nacional, un símbolo de la labor de 

ediicación del Estado-nación, un espacio donde se forja un porvenir nacional 

conjunto”.41 En realidad, lo que se reclama es un mito en particular: el que llegó 

a gestarse a partir de la idealización de la colonización antioqueña. C. LeGrand 

apunta que “el desarrollo de la economía cafetera, inseparablemente ligado al 

movimiento colonizador antioqueño, fue juzgado como responsable de la paz 

y la prosperidad de la nueva nación. Así la frontera signiicó oportunidades, 

movilidad y una sociedad más abierta”.42 Sin embargo el mito de la coloniza-

ción antioqueña resultó insostenible, pues “el contexto cambió rápidamente” 

y con los procesos posteriores de colonización, inalmente, se impuso una 

as a Sociocultural Type”, 1973; B. Stoeltje, “Making the Frontier Myth: Folklore Process in 

Modern Nation”, 1987; J. Lockhart y S. B. Schwartz, Early Latin America. A History of Colonial 

Spanish America and Brazil, 1983. 

40 A. Hennessy, óp. cit., p. 17.

41 V. Gouëset, “El territorio colombiano y sus márgenes”, 1999, p. 77. 

42 C. LeGrand, “Colonización y violencia en Colombia”, 1994, p. 6.



La puesta en escena 153

visualización de la colonización como fuente de conlicto. Sin embargo, existe 

un mito de la frontera, aunque no se parece a la idea heroica e idealizada de 

la colonización antioqueña o del Oeste norteamericano. Así lo pone de relieve 

Marco Palacios cuando propone una visión que recuerda la de Humboldt en el 

Orinoco y evoca las quimeras de los políticos geógrafos del siglo XIX:  

Colombia es un país de fronteras por antonomasia. Cuando menos desde el 

siglo XVI y con toda probabilidad hasta bien entrado el siglo XXI, las sociedades 

regionales colombianas se han desarrollado y se desarrollarán colonizando. Es 

probable que en los próximos cien años el petróleo, las orientaciones geo-estra-

tégicas frente Venezuela y a Brasil y la revolución verde (en una prometedora 

simbiosis de pastos tropicales y gramíneas) conviertan los Llanos Orientales 

en una de las regiones más prosperas, mejor comunicadas y más densamente 

habitadas de Colombia.43

El mito de la frontera

Eduardo Subirats propone el concepto de América como continente vacío, 

para referirse a la representación originaria y constituyente de América como 

“tierra sin nombre y sin ley”, que fue la condición lógica e histórica de la instau-

ración de un poder total,44 de su conquista, es decir, de su legitimación como 

Frontera Imperial. Ello signiicaba, por una parte, comprenderla como “conti-

nente vacío de historia, de comunidades reales y de vida”;45 y, por otra, suponía 

llenar de nuevo el vacío creado con el poder del terror, con todo lo que han de 

“saber, creer, hacer, desear y aborrecer” en adelante sus habitantes, como con-

dición para la instauración en ese mundo vaciado de las normas de racionali-

zación económica e institucional. De manera semejante, Claudia Steiner señala 

que tal vez uno de los aspectos centrales de la Frontera radica en que allí, el 

mito del héroe que explora y conquista lo desconocido se ve aunado al proceso 

43 M. Palacios, “El espejo de los enigmas”, en El Tiempo, Lecturas Dominicales, 17-11-85.

44 E. Subirats, óp. cit., p. 174.

45 Ibíd., p. 30.



154 Margarita Serje

de dominación mediante el cual se “desocupa” un territorio, al desconocer sus 

habitantes o transformarlos en seres racialmente inferiores.46 Así, el concepto 

de Frontera, convertido en una noción casi “técnica” y especializada, encubre y 

legitima un mito, en el sentido propuesto por R. Barthes,47 implícito en la forma 

como se ha llenado de contenido este conjunto de territorios. Este proceso de 

recontextualización los ha ijado en el marco de un sistema de representacio-

nes que coniere identidades particulares a sus habitantes y sus paisajes. Que 

delimita la relación que la nación establece con ellos. Se han visto reducidos al 

orden conceptual que precede la experiencia que se tiene de ellos. 

Antes de proceder a una disección de este mito y de su racionalización a tra-

vés del concepto de Frontera, quisiera señalar que no deja de tener importan-

cia el que haya sido precisamente esta categorización la que ha sido privilegiada  

en el conjunto de los estudios regionales en Colombia. Especialmente si se tiene en  

cuenta que ha habido intentos de aproximarse al problema que estas regio-

nes representan a partir de otro tipo de conceptualizaciones. Tal es el caso de 

la noción de “regiones de refugio”, propuesta en 1967 por el antropólogo mexi-

cano Gonzalo Aguirre Beltrán, para referirse a aquellas donde tiene lugar lo que 

él llama “proceso dominical”, es decir, el conjunto de relaciones de dominación 

política, social, económica y religiosa que los centros urbanos de grupos mestizos 

de “cultura nacional” imponen a las sociedades indígenas en la periferia rural. 

Aguirre señala que “ecológicamente conceptuada [la región de refugio], es una 

unidad-área conigurada por un territorio hostil y de ambiente uniforme, rede-

inido por el establecimiento humano, por la domesticación de las plantas y los 

animales y por la introducción de nuevas especies y ocupada por una comunidad 

biótica que tiene por nicho dominante una ciudad ladina que ejerce el control de 

la tierra, la energía y los movimientos de poblaciones indias subordinadas, al nivel 

46 C. Steiner, “Héroes y banano en el golfo de Urabá: la construcción de una frontera conlic-

tiva”, 1994, pp. 144-145.

47 R. Barthes (Mythologies, 1970 [1957]) ha llamado mitos a las formas discursivas a través de 

las cuales las categorías y conceptualizaciones culturales aparecen como hechos naturales. 

Los mitos se forjan por medio de imágenes, de signos visuales o literarios que remiten, a 

través de procesos de mediación, a objetos o eventos que quieren representar. Su efecto 

más poderoso está tal vez en los códigos usados para encriptarlos, para construir el signo; 

y en el hecho de que este proceso resulta invisibilizado por la imagen misma.



La puesta en escena 155

que le permiten los conocimientos y las destrezas de su tecnología atrasada”.48 

Aunque el análisis de Aguirre se centra en territorios “étnicos” (es decir, restringe 

el concepto a la relación con las sociedades indígenas y a los territorios ocupa-

dos por éstas, y parte de supuestos evolucionistas), una conceptualización en este 

sentido podría tener alcances críticos que el concepto de Frontera obstaculiza. 

En 1979, Edward Said, en su célebre libro Orientalism, propuso el concepto 

de geografías imaginativas (imaginative geographies) para referirse a la dimensión 

discursiva que media la relación que Occidente ha establecido con una región 

o “área de estudio”, caracterizada por su alteridad. Said insiste en que los con-

lictos sobre el territorio “no tienen que ver únicamente con soldados y cañones 

sino que se reieren, sobre todo, a ideas, formas, imágenes e imaginaciones”.49 De 

esta manera, a través del lenguaje y la percepción con los que nos aproximamos 

a estas regiones, se determina la forma particular del encuentro. Said retoma en 

esta conceptualización la idea central de La poétique de l’espace de G. Bachelard, 

que revela cómo el espacio objetivo y mesurable es mucho menos signiicativo en 

la experiencia que la realidad poética con la que se ve infundido, que es la que le 

coniere su sentido tanto racional como emocional.

En una dirección semejante, Yi-Fu Tuan presentó la idea de paisajes del 

miedo, para categorizar aquellos lugares que se convierten en espacios de pro-

yección de nuestros miedos y pesadillas ocasionados por la presencia de seres 

oscuros, extraños y amenazantes, de fuerzas sobrenaturales, de locura y enfer-

medades, y, en in, por la presencia de la fuerzas del caos y la ruptura del orden 

social. Del orden social desde el cual éstos se categorizan. Así, entre los varios 

ejemplos que el autor explora, muestra los espacios de la “tradición de la fron-

tera”, donde se impone la ley del más fuerte, como paisajes de miedo.50

Marie Louise Pratt propuso en 1992 la noción de zona de contacto, entendida 

ésta como “el espacio de encuentros coloniales, el espacio en el que gentes geográ-

ica e históricamente separadas entran en contacto unos con otros y establecen 

48 G. Aguirre Beltrán, Las regiones de refugio: el desarrollo de la comunidad y el proceso dominical 

en Mestizo-América, 1967, p. 41.

49 E. Said, Orientalism, 1979, p. 7.

50 Y. F. Tuan, Landscapes of Fear, 1979, p. 139.



156 Margarita Serje

relaciones, que usualmente implican condiciones de coerción, de desigualdad 

radical y de conlicto inmanejable”,51 buscando a través de esta distinción subra-

yar la dimensión interactiva de los encuentros coloniales generalmente ignorados 

y suprimidos en los recuentos de tipo difusionista de la Conquista y del dominio 

colonial. Estas nociones tienen en común el exponer de manera crítica la rela- 

ción colonial implícita en ciertas formas de concebir y categorizar las geografías y 

el paisaje. Muestran el modo en que la diferencia colonial se ve inscrita en el espa-

cio. El conjunto de nociones asociado al mito y al concepto de Frontera tiende, 

por el contrario, a naturalizar esa relación, como me propongo mostrar.

Hay una serie de expresiones y adjetivos que aparecen recurrentemente 

cuando se describen las Fronteras. Uno de ellos es el de “territorios vastos”, que 

hace eco a la idea de la abundancia de tierras baldías con la que se forjó el mito 

de América. La idea se mantiene explícitamente vigente tras las descripciones 

que nos dicen cómo “Estos territorios vastos, donde predominaba el refugio y la 

resistencia, fueron áreas escasamente pobladas, cuyos habitantes estaban dis-

persos o eran itinerantes en un territorio muy grande, de fronteras abiertas y 

de difícil comunicación”.52 La misma autora dice que “se trataba de territorios 

precariamente apropiados por los pobladores ancestrales; poco modiicados 

por la labor humana y deinitivamente desintegrados del sistema económico 

nacional”.53 Lo que aianza la idea de tierras disponibles, habitadas por una 

población de cierta manera superlua, cuya ocupación puede deinitivamente 

ser ignorada o desechada. Joseph Conrad lo expresa de una manera impactante 

cuando, en El corazón de las tinieblas, describe los aborígenes, prehistóricos 

como un simple teatro de sombras “que la raza dominante podrá atravesar sin 

emoción y sin inquietud para el logro de sus incomprensibles ines y necesida-

des”. Su existencia como “baldíos” pocas veces se ve relativizada. Poblaciones 

baldías en “tierras incultas de propiedad poco deinida o inexistente”.54 O como 

51 M. L. Pratt, óp. cit., pp. 6-7. 

52 M. T. Uribe de Hincapié, 2000, óp. cit., p. 460.

53 M. T. Uribe de Hincapié, Urabá: ¿región o territorio? Un análisis en el contexto de la política, la 

historia y la etnicidad, 1992, p. 154.

54 En palabras de L. M. Cuervo y S. Jaramillo, óp. cit., p. 310.



La puesta en escena 157

lo plantea más claramente Alfredo Molano, “un vasto territorio, huérfano de 

una trayectoria agrícola y ganadera”,55 entendida ésta, evidentemente, en el sen-

tido europeo. 

Esta idea se ve aceptada y expresada sin ambigüedades en otra deno-

minación ampliamente usada para describir estas regiones: la de “espacios 

vacíos”, que Fernán González propone, por cuanto éstos no fueron incorpora-

dos al dominio español, y los caracteriza como lugares de “tierra caliente”:56 las 

“ardientes tierras bajas, difíciles de domesticar”. Los espacios vacíos son, sin 

duda, los blancos en el mapa de la presencia y el control colonial. 

Así, las descripciones no dejan de hacer énfasis, a veces con un cierto tono 

decimonónico, en lo inhóspito de estas zonas, lo malsano del clima “dominado 

por la manigua”, sus condiciones hostiles, los rigores de la inmensidad tropi-

cal selvática, las hordas de mosquitos, insectos y serpientes, la elevada tempe-

ratura, las iebres. Muchas veces se retoma abiertamente el relato del Inierno 

verde, pesadilla febril y grotesca en medio de la cual difícilmente se puede supe-

rar la mera supervivencia. Allí, como apunta J. Rausch, se arriesga perder la 

cabeza, como le sucedió a Arturo Cova, el narrador de La vorágine (1924): 

Esa selva sádica y virgen lanza premoniciones de peligros latentes sobre el 

espíritu del hombre […] bajo su inluencia, la mente del hombre se vuelve tensa 

y sus nervios están prestos al ataque, a la traición y a la emboscada. Nuestros 

sentidos confunden su misión, los ojos sienten, la espalda ve, la nariz explora, 

las piernas calculan y la sangre lanza un lamento: ¡Huye! ¡Huye!57 

Otra nota dominante de la caracterización de las Fronteras es, por lo tanto, 

la de su aislamiento, la inaccesibilidad de las “vastas y feraces soledades”. Su 

existencia contribuye, por lo demás, con la fragmentación e insularidad territo-

rial que caracteriza el “país de regiones”. Se destacan “los obstáculos naturales 

55 A. Molano, Selva adentro: una historia oral de la colonización en el Guaviare, 1987, p. 52.

56 F. González, “Poblamiento y conlicto social en la historia de Colombia”, 1994, p. 14. 

57 Citado por J. Rausch, Una frontera de la sabana tropical: los Llanos de Colombia, 1531-1831, 

1994, p. 16



158 Margarita Serje

insuperables”, “la accidentada y compleja topografía” que separa e incomunica 

estas regiones. La insularidad hace parte de su escaso atractivo y explica de 

cierta manera el que se trate de territorios olvidados, ignorados, apartados. 

Esta separación se debe a la existencia de las abruptas cordilleras, que, como 

ya lo señalaba José María Samper, “se yerguen como una colosal muralla”; y a 

las demás condiciones “que hacen de la travesía una empresa arriesgada”: la 

inmensidad de las distancias, los enormes ríos, la impenetrabilidad de la selva, 

la precariedad de los caminos. Muralla que, cómo se vio atrás, sólo lo es desde el 

punto de vista de la ocupación colonial y de sus necesidades.

Ello remite a otro aspecto importante de la caracterización geográica de 

estas regiones. Las salvajes “tierras vírgenes”, que, como decía Rafael Uribe, “hay 

que desbravar”.58 Hay que desbravarlas, precisamente, para aprovechar las rique-

zas que esconden, que es el sentido que oculta, como se vio atrás, el concepto de 

“baldío”. En la promesa del presidente Mariano Ospina al Congreso en 1858, 

[…] posee la República más de 48.000 leguas cuadradas de un territorio 

bendecido por el cielo con fertilidad asombrosa, que puede sin diicultad ali-

mentar una población de 80 a 100 millones; porque la parte ocupada por lagos, 

ciénagas, anegadizos, cumbres nevadas i peñascos estériles es relativamente 

pequeña, i hasta las elevadas faldas de nuestras montañas, donde la alta vejeta-

ción desaparece, son ricas dehesas naturales, hoi desiertas.59

Sigue hoy vigente su carácter de minas sin dueño, de reservas: de agua, de 

tierras, de recursos mineros, de petróleo, de biodiversidad, que se adjudica a las 

Fronteras:

En la actualidad existe el reto de muchas fronteras nuevas, además de las 

clásicas fronteras políticas. Por ejemplo aquellas que son ijadas por la explo-

ración y explotación del oro, del petróleo, del platino, del hierro, de las riquezas 

de madera y de las regiones de reservas de fuerza hidráulica y también de la 

58 Citado por M. Useche, La colonia penal de Araracuara, 1994, p. 15.

59 M. Ospina, “Mensaje del Presidente de la Nueva Granada al Congreso Nacional en sus sesio-

nes de 1858”, citado por E. Sánchez, óp. cit., p. 643 (énfasis mío).



La puesta en escena 159

biomasa en cuanto se reiere al potencial natural [...] [La selva pluvial tropical] 

constituye a la vez la única parte del ecúmene del hombre sobre este planeta, 

todavía ampliable. Así que su importancia en el orden nacional, continental y 

mundial sigue creciendo, y con ello también los problemas de sus límites natu-

rales, de sus fronteras políticas y de sus potenciales naturales bióticos y físicos.60

En una columna reciente en el diario El Tiempo, el ex presidente Alfonso 

López evoca una serie de escenas de la naturaleza, situadas todas en estas 

regiones de Frontera: 

[…] el desierto de la Tatacoa, los raudales del Inírida, el crepúsculo del Cabo 

de la Vela y mil rincones más integrando ese conjunto que llamamos Patria, 

frente al cual Caro sintetizó su estremecimiento hablando de ‘silencio mudo’. 

Así es. No ya el silencio, sino el ‘paisaje mudo’ […] sabido es que entre los países 

del planeta, solo unos pocos compiten con Colombia en una accidentada geo-

grafía, que si bien es cierto hace casi imbatible la insurrección armada, brinda a 

los ojos asombrados del lector una extraordinaria selección de nevados, selvas, 

ríos, caídas de agua y atardeceres que envidiaría el pincel de los grandes pinto-

res de la Historia.61

Aparte de que sus palabras emulan las de sus ilustres antecesores de hace 

dos siglos, mostrando el vigor del mito de la naturaleza exuberante con todos 

sus componentes, nos ponen de presente que las “vistas y monumentos” siguen 

teniendo vigencia para representar la naturaleza de la América equinoccial. La 

naturaleza sólo es la naturaleza salvaje. Y, evidentemente, ella es la imagen de 

estos territorios.

Se podría airmar que la caracterización geográica de las Fronteras se 

construye en términos de los mismos supuestos, que surgen de la representa-

ción colonial “clásica” de América equinoccial: América es naturaleza, en cuyas 

vastas soledades se esconden pletóricas riquezas, aisladas por una naturaleza 

dramática y abrumadora, hundidas en las profundidades de la Selva Virgen a la 

60 E. Guhl, Las fronteras políticas y los límites naturales, 1991, p. 7.

61 “La increíble cosecha literaria”, El Tiempo, 19 de diciembre de 2004.



160 Margarita Serje

espera de que vengan Hombres (en masculino y con mayúscula) en una gesta 

heroica en pos de riqueza y libertad, para hacer que surjan de ella prósperas 

ciudades llenas de comercio.

Y es a partir precisamente de esta igura, la de los “héroes de la Frontera”, 

que se constituye el segundo eje del mito, su carácter social. E. Marulanda y 

J. J. González lo deinen bien cuando explican que escogieron llamar así las 

Historias de Frontera, “porque son las historias de las sociedades movibles, 

de poblaciones aluvionales, de inmigrantes eternos, viajeros del espacio”.62 Es 

desde ese punto de vista que las Fronteras se han caracterizado como “zonas de 

colonización” y como “regiones de refugio”, no en el sentido de Aguirre Beltrán, 

sino en el sentido literal de la palabra, el lugar donde llegaron a refugiarse los 

sobrevivientes de las guerras o los perseguidos por la justicia. M. T. Uribe de 

Hincapié lo expresa sugestivamente:

A estos territorios vastos, no controlados o excluidos de la nacionalidad 

reconocida y representada, fueron llegando, a lo largo de los años, todos aque-

llos pobladores que por diversas razones no cabían en los marcos estrechos de 

la pretendida identidad fundadora de la nación: negros cimarrones huidos y 

enmontados, indios evadidos de los resguardos que resistían la autoridad del 

blanco, delincuentes evadidos por la justicia, bandidos y asaltantes de cami-

nos, derrotados de las guerras civiles o jóvenes que huían del reclutamiento, 

perseguidos por los poderes locales o los “notables regionales”, prostitutas, 

jugadores y “malentretenidos” condenados al destierro por las leyes de vagan-

cia; en suma una población heterogénea y diversa por sus orígenes étnicos y su 

condición social, identiicada solamente por el estigma de la exclusión y por la 

búsqueda de refugio lejos del control de las autoridades.63

Esta población mestiza y errante ha sido la protagonista de las histo-

rias regionales centradas en las distintas oleadas de colonización de “la fron-

tera agrícola” que conquistó primero las vertientes andinas desechadas por 

62 J. J. González y E. Marulanda, La historia desde abajo, 1991, citado por J. J. González, óp. cit., 

p. 17.

63 Óp. cit., 2000, p. 460.



La puesta en escena 161

la ocupación colonial y los valles interandinos, y, ya en el siglo XX, los piede-

montes, las llanuras y selvas orientales. “La frontera funcionó como una vál-

vula de seguridad para descargar las tensiones que existían en el campo [...] 

Arrendatarios y aparceros descontentos no tenían por qué enfrentarse directa-

mente a los hacendados sino que siempre podían migrar a fronteras con tierras 

gratis disponibles”.64 Estos recuentos históricos se han preocupado por recons-

truir la experiencia de la que Hannah Arendt ha llamado población superlua: 

“que no se puede considerar que estuviese precisamente en el exterior de la 

sociedad, sino que claramente era su efecto colateral: un inevitable residuo del 

sistema capitalista, era incluso representante de una economía que producía 

sin cesar una superabundancia de hombres”.65 

En este caso, un residuo de la sociedad colonial basada en una economía 

latifundista. Fernán González ubica este proceso a partir de la segunda mitad 

del siglo XVIII, 

[...] cuando se produce una notable recuperación demográica y un masivo 

mestizaje de la población. Esta población comienza a ser expulsada por las ten-

siones inherentes a la estructura agraria colonial hacia los territorios vacíos 

de la “tierra caliente”. Así empezamos a encontrarnos por todo el país con una 

serie de colonizaciones de muy diversa índole pero siempre de carácter espon-

táneo, autónomo, aluvional, más anárquico, un poco más libertario, que recha-

zaba los controles tanto de la iglesia católica como del Estado [...] [que] los 

cronistas llamaban “pueblos revueltos” donde se mezclaban blancos pobres, 

mestizos, mulatos, cimarrones, que crean poblaciones muy difíciles de mane-

jar por las autoridades coloniales.66

El vaciamiento poblacional hacia los valles interandinos, en especial hacia 

el del Magdalena, fue fomentado desde el siglo XIX por el gobierno republicano, 

con el in de consolidar vías de comunicación y puertos sobre el río que era la 

64 C. LeGrand, óp. cit., 1988, p. 17.

65 H. Arendt, óp. cit., pp.117 y ss. 

66 F. González, óp. cit., 1994, pp. 14-15. 



162 Margarita Serje

vía hacia la exportación. Se trataba de responder a las necesidades de los gru-

pos de comerciantes y empresarios, que veían comprometidas sus actividades 

económicas por falta de trabajadores para la extracción de recursos y de pobla-

dores en los sitios requeridos para la asistencia de cuadrillas. Estos factores 

dieron origen a una medida conocida como El Concierto de Vagos,67 expedida 

en 1836. Según esta ley, se consideraba vago quien no tuviera ocupación reco-

nocida; o quien tuviera costumbres consideradas inmorales. Se incluía, entre 

otros, a aquellos “hijos de familia que no sirven en su casa y en el público sino 

de escandalizar por sus malas costumbres y poco respeto a sus padres”, o a los 

estudiantes “que habiendo emprendido la carrera de estudios, viven sin sujeción 

a sus respectivos superiores, sin cumplir con sus obligaciones escolares y entre-

gados a la ociosidad”.68 Esta ley se dirigía de manera especial a controlar y apro-

vechar la nueva población “libre”, en su nueva calidad de “desempleados”: los 

negros manumitidos y los indios, denominados oicialmente indígenas a partir 

del Congreso de Cúcuta, en 1821, momento en el que también fueron abolidos 

los resguardos y se les reconoce igualdad civil, liberándolos del tributo.69 

Al mismo tiempo, se impuso una política de baldíos, que tuvo dos tenden-

cias simultáneas, originadas ambas en el régimen colonial frente a la tierra, 

como lo subraya C. LeGrand.70 Por una parte, se trataba de fomentar la coloni-

zación, mediante la distribución de títulos legales a los pequeños cultivadores 

que hubieran puesto las tierras en producción. La política de colonización se 

pensó siempre como una política de blanqueamiento de las regiones baldías: 

es decir, de las regiones indígenas o cimarronas, cuyo poblamiento no mere-

cía siquiera ser visto. Ya desde 1790 Pedro Fermín de Vargas había expresado 

claramente este designio: “Sería muy deseable que los indios se extinguieran al 

mezclarlos con el blanco, declarándolos libres de tributo y de las demás obliga-

ciones iscales que les corresponden, otorgándoles derechos sobre su tierra. Así, 

67 Cf. C. Langebaek, 2000, óp. cit.; A Ramos, Los caminos al río Magdalena: la frontera del Carare 

y del Opón, 1760-1860, 1999.

68 A. Ramos. óp. cit., pp. 113 y ss.

69 Cf. D. Bushnell. he Making of Modern Colombia: A Nation in Spite of Itself, 1993.

70 Óp. cit., 1988, p. 33.



La puesta en escena 163

la ambición por sus tierras hará que muchos blancos y mestizos se unan con 

mujeres indias”.71 E, indudablemente, unirse a una mujer india no sólo garan-

tiza el acceso a la tierra, sino a la experiencia de supervivencia y de aprovecha-

miento del entorno y el acceso a la sociedad india en general. La política de 

tierras es, claramente, una política de mestizaje, en el sentido de ir borrando a 

lo largo de las generaciones lo indio y lo negro.

Por otra parte, los baldíos se consideraban como fuente de ingresos para el 

Estado, de manera que: 

[…] desde 1820 hasta 1870 la política de baldíos de Colombia estuvo basada 

en una preocupación fundamental: la de inanciar un gobierno en quiebra [...] 

[los baldíos] representaron un ingrediente esencial dentro del sistema crediti-

cio del Estado. El Congreso colombiano emitía bonos y vales territoriales redi-

mibles por baldíos, a in de respaldar la deuda nacional, pagar a los veteranos 

de la independencia [...] [y] para subsidiar la construcción de la red de vías y 

ferrocarriles.72

Gracias a esta política, se otorgaron concesiones de tierra muchas veces 

verdaderamente descomunales, que fueron la base del sistema de economías 

extractivas de maderas, minerales, y productos como las quinas y los cauchos, 

que caracterizaron los auges exportadores de la economía colombiana entre 

1850 y 1930.73 La puesta en marcha de estos sistemas extractivos generó la nece-

sidad de desplazar a las regiones de explotación toda una legión de —más que 

de aventureros— aventurados dispuestos a servir de capataces, de guías, de tra-

bajadores: el universo que J. E. Rivera describe en La vorágine.

Los estudios regionales han dado gran importancia al proceso por el cual 

el campesinado en la zona andina y en la costa del Caribe comenzó, desde las 

primeras décadas del siglo XX, a organizarse como movimiento agrarista. Ello 

71 Citado por F. Saford, “Race, Integration and Progress: Elite Attitudes and the Indian in 

Colombia, 1750-1870”, 1991, p. 8.

72 Ibíd.

73 Cf. C. Domínguez y A. Gómez, La economía extractiva en la Amazonia colombiana (1850-

1930), 1990; J. A. Ocampo, Colombia y la economía mundial, 1830-1910, 1984.



164 Margarita Serje

condujo a que la política de colonización de baldíos haya tenido también como 

objetivo principal dar una salida a los conlictos generados por la estructura colo-

nial de tenencia y explotación de la tierra, perpetuada por la República, y dismi-

nuir así la presión campesina sobre la hacienda.74 Por sus vínculos con el Partido 

Comunista, este movimiento ha sido desde entonces estigmatizado y sometido 

a la persecución.75 La estructura colonial de tenencia de la tierra no ha logrado 

nunca ser transformada por las instituciones republicanas: los procesos inten-

sivos de concentración de la tierra y, por lo tanto, las reclamaciones por la pro-

piedad de la tierra y el enfrentamiento entre los campesinos que “abren” la tierra 

y los dueños de las propiedades latifundistas siguen siendo una constante en la 

mayoría de las zonas agrarias del país.76 Las innumerables e interminables gue-

rras civiles han sido otro factor importante en este proceso. El desplazamiento 

parece ser una estrategia recurrente. Algunos buscaron las zonas salvajes para 

refugiarse de las batallas. Mientras que otros, campesinos pobres reclutados por 

el Gobierno o por los rebeldes, se quedaban en los nuevos lugares adonde los lle-

vaban los combates que muchos encontraban preferibles a los lugares que habían 

dejado atrás.77 Así, estos grupos “de gente apremiada por la pobreza, de persegui-

dos por sectarismo, de perseguidos por la justicia [...] empujados por los procesos 

de concentración de tierras”,78 buscan desde entonces refugio en estos territorios. 

Su representación evoca, en cierto sentido, el proceso descrito por Arendt:

La decisión de unirse a esa turba “de todas las naciones y colores” no 

estaba en sus manos. Ellos no habían dejado la sociedad, sino que habían 

74 Cf. J. J. Gónzalez y E. Marulanda, óp. cit., pp. 27 y ss.

75 Ibíd.

76 Hoy, según un Informe de la Contraloría General de la República publicado en El Tiempo, el 

53% de la tierra está en manos del 1,08% de los propietarios, “La problemática social que 

recibe el próximo gobierno”, 15 de junio de 2002. Esta misma situación la describen, entre 

otros, los trabajos de A. Reyes óp. cit.; G. Sánchez, “Tierra y violencia, el desarrollo desigual 

de las regiones”, 1989.

77 Ibíd., p. 48.

78 C. M. Ortiz, Urabá: tras las huellas de los inmigrantes, 1999, p. 42.



La puesta en escena 165

sido rechazados por ella; no estaban embarcados en una empresa por fuera 

de los límites permitidos por ella, sino que eran simples víctimas, privados de 

utilidad o de función. Su única escogencia había sido negativa: una decisión a 

contracorriente de los movimientos de trabajadores, por la cual los mejores de 

estos hombres superluos, o de aquellos que estaban en riesgo de serlo, esta-

blecían una especie de contrasociedad, que les permitió reconstruir un mundo 

humano, lleno de solidaridad y objetivos. No eran nada en sí mismos, tan sólo 

el símbolo viviente y el testimonio absurdo de las instituciones humanas. No 

eran individuos, como los viejos aventureros, sino la sombra de eventos en los 

que nunca tuvieron parte.79 

Los relatos en los estudios regionales se centran en la imagen de “los vie-

jos aventureros”. Los habitantes nativos, sumidos en la penumbra primitiva del 

estado de naturaleza, no tienen la menor importancia. Mudos, ni siquiera se ven. 

El centro de la escena lo ocupan quienes vienen del mundo urbano. La represen-

tación de estos territorios se centra en los protagonistas del saqueo y la recolec-

ción, el refugio y la ilegalidad, y la resistencia y la supervivencia, como lo resume 

M. T. Uribe.80 Esta mirada tiene una larga historia en la relación que Occidente 

ha establecido con las selvas y los lugares salvajes. Los bosques, en la tradición 

europea, fueron siempre “la morada de los proscritos: los locos, los amantes, los 

bandidos, los ermitaños, los santos, los leprosos, los confabulados, los fugitivos, 

los inadaptados, los perseguidos y los salvajes”,81 y al mismo tiempo fueron los 

últimos bastiones de los cultos paganos poblados por brujas, demonios, hadas y 

demás espíritus antiguos. Lugares al margen de la ley, refugio de héroes y bandi-

dos o de bandidos héroes como Robin Hood. Todo ello en este ámbito por fuera del 

alcance de la ley, del orden cívico, de la ciudad, de la civilización:

En las religiones, mitologías y literaturas occidentales el bosque se presenta 

como un lugar en el que las oposiciones lógicas se confunden con las categorías 

79 H. Arendt, óp. cit., p. 118.

80 M. T. Uribe, 1992, óp. cit.

81 R. Harrison, óp. cit., p. 99. 



166 Margarita Serje

subjetivas, un lugar donde las percepciones se trastornan, revelando ciertas 

dimensiones encubiertas por el tiempo y la conciencia. En el bosque, súbita-

mente, lo inanimado se transforma en animado, los seres divinos se convierten 

en bestias, los que están por fuera de la ley deienden la justicia, Rosalinda se 

presenta como un chico, el caballero virtuoso se ve rebajado al estado de hom-

bre salvaje, la línea recta forma un círculo, lo familiar da lugar a lo fabuloso.82

Los lugares salvajes se conciben, entonces, como un mundo donde impera 

el desorden y donde al mismo tiempo imperan otros órdenes, otras reglas de 

conducta, donde se traslapan múltiples códigos. Donde los códigos de lo nor-

mal se transgreden y se transiguran. Constituyen “un campo donde se comba-

ten la confusión y la verdad”, como lo expresara, a propósito de La Guajira, el 

Gobernador de Santa Marta en 1801.83

Los límites de la frontera

El trabajo de Libardo Sarmiento sobre la pobreza y la calidad de vida rural 

resulta particularmente útil para delimitar el concepto de Frontera. Sarmiento 

se basa en la tipología regional del Departamento Nacional de Planeación 

(DNP), en la que se relejan como en un espejo los elementos centrales de los 

que parten los estudios regionales. Allí, se proponen tres categorías: las zonas 

de colonización de frontera, que incluyen “el piedemonte llanero y zonas de 

Caquetá, Guaviare, Putumayo, Meta y Casanare”, que se caracterizan como 

Municipios con presencia de procesos activos de colonización. Actividad 

desarrollada por los movimientos migratorios generados por la violencia y la 

descomposición campesina en la zona Andina. Carencia de infraestructura vial 

y de servicios, poca disponibilidad de suelos para la actividad agrícola, nula 

integración a los mercados nacional o regional, unida la precaria presencia del 

Estado, diiculta la vinculación del colono a la tierra, conformándose así una 

82 Ibíd., p. 10.

83 Citado por R. de la Pedraja, “La Guajira en el siglo XIX: indígenas, contrabando y carbón”, 

1988, p. 13.



La puesta en escena 167

economía parcelaria itinerante que a la vez que ensancha la frontera agrícola 

favorece el establecimiento de latifundios ganaderos […] tres cuartas partes de 

la población es pobre y 40% está en condiciones de miseria.84

La siguiente categoría se reiere a zonas de colonización interna, que incluye 

el continuo Magdalena Medio-Sinú-San Jorge y las bolsas de frontera interior 

en departamentos del centro del país; Antioquia, Boyacá, Cundinamarca, 

Santanderes, Tolima y Cauca. Se caracterizan como “procesos cerrados de colo-

nización debida a la coniguración de islas de las tierras baldías. Estas zonas 

presentan algún grado de desarrollo de infraestructuras viales que dan acceso 

a los mercados, lo cual ha estimulado rápidos procesos de concentración de la 

propiedad territorial [...] tres de cuatro personas son pobres y más de la mitad 

viven en miseria”. La tercera categoría se denomina zona de periferia rural mar-

ginal, e incluye las regiones del Pacíico, la Amazonía, y zonas del Guaviare, 

Vaupés, Casanare, Meta y Antioquia, caracterizadas por: 

[…] bajas posibilidades de desarrollar actividades agropecuarias. Las prin-

cipales fuentes de ingreso son los bosques y la pesca. En algunos se desarrollan 

la ganadería extensiva y actividades mineras. En la mayoría de los municipios 

hay presencia de comunidades indígenas [...] presenta bajas tasas de creci-

miento demográico y la densidad es de las más bajas del país. 85% de la pobla-

ción es pobre y 41% vive en la miseria.

Es interesante notar que solamente se señala la existencia de población 

indígena en el caso del tercero de los tipos, cuando en los departamentos y regio-

nes incluidos en los otros también hay “presencia indígena”. Una de las bolsas de 

tierras baldías de un departamento como Boyacá puede ser la Tunebia, donde 

viven los u’was, o en Santander del Norte, la Motilonia, donde viven los baris, 

ambas “fronteras internas de colonización”. Por su parte, la “periferia rural mar-

ginal” se designa por medio de una sumatoria de adjetivos que la caracterizan 

como periferia de la periferia, como lo más recóndito y arisco. Lo que resulta 

84 “Evolución de la pobreza y de la calidad de vida rural en Colombia según tipos municipales 

y regiones, 1972-1992”, 1994, pp. 150 y ss.



168 Margarita Serje

curioso es que se les atribuya la categoría de “rural”, que difícilmente se puede 

adjudicar a lo selvático que es el paisaje que caracteriza las regiones en referen-

cia. Lo rural es quizá el futuro que se prevé para ellas. Además, cuando señala 

que “las principales fuentes de ingreso son los bosques y la pesca”, hace indu-

dablemente referencia a la vieja categoría colonial de “cazadores-recolectores”, 

una de las que deine la condición de los pueblos salvajes, en la que seguramente 

se incluyen las poblaciones de ascendencia africana en la región del Pacíico.

Aunque Sarmiento no lo hace explícito en su trabajo, hay una categorización 

poblacional que subyace a su zoniicación: los “indios” y los campesinos despla-

zados mestizos de “diferentes castas y colores” que en la Frontera se llamarán 

siempre “colonos”. Éstos, que conforman las comunidades locales, constituyen 

un segundo plano siempre desplazado por “los héroes”, los verdaderos protago-

nistas de la Frontera: los oportunistas, los buscadores de fortuna y los rebeldes 

guerreros. Los indios y los colonos son iguras que aparecen opacas y homoge-

neizadas, sospechosamente designadas por sus apelativos coloniales. No hace 

referencia particular a los “negros”, a las comunidades afrocolombianas. En esta 

categorización se trasluce la tendencia general de los estudios regionales sobre 

las Fronteras. No sería osado airmar que en el conocimiento sobre estas regio-

nes se han mantenido aislados, con pocas excepciones, dos campos disciplina-

rios. Se han visto, ya sea como “territorios étnicos”, representación que sobresale 

en aquellos lugares que se han convertido en los “terrenos” privilegiados desde el  

punto de vista etnológico, centrándose en la presencia indígena o negra:  

es el caso de La Guajira, de la Sierra Nevada de Santa Marta, de la Motilonia, 

del Chocó-Pacíico, y la zona oriental de la Amazonía y la Orinoquía, que coin-

ciden en buena parte con la “periferia marginal”. Por su parte, el punto de vista 

sociohistórico y económico ha enfocado los problemas agrarios de la coloniza-

ción y las economías de enclave, los actores armados y el tráico de drogas. Este 

enfoque ha tenido también unos terrenos privilegiados: el Urabá, el Magdalena 

Medio, el piedemonte oriental y la Amazonía occidental. Aquí, los mismos lími-

tes culturales que impone la Frontera se relejan en los límites disciplinarios. Y, 

ciertamente, en la zoniicación del DNP que Sarmiento retoma.

La identiicación explícita en el trabajo de Sarmiento de Frontera-

colonización, se ve reforzada por los términos con los que establece las condicio-

nes de pobreza y de miseria. Éstas se miden, como corresponde en todo estudio 



La puesta en escena 169

económico, de acuerdo con los parámetros de la vida moderna-urbana (ingresos 

en dinero con relación a la “canasta de bienes básicos”, materiales y conigura-

ción de la vivienda, acceso a los servicios públicos, etc.). Termina concluyendo 

que “los municipios integrados a los centros de desarrollo capitalista presentan 

un mejoramiento acelerado en las condiciones de vida”, mientras que aquellos 

no integrados al sector moderno son los municipios con “mayor atraso”.

En el trasfondo de la categorización que utiliza el análisis de Sarmiento, 

se encuentra implícito el modelo de las zonas concéntricas desarrollado por  

J. H. von hünen, en 1826,85 de acuerdo con el cual el uso productivo de la tierra 

se ve determinado por la distancia a un centro urbano y comercial. Lo que se 

produce en una localidad dada depende primordialmente de dos variables: el 

costo del transporte al centro urbano y qué tanto están dispuestos los ciudada-

nos a pagar por el producto. Así, alrededor de los núcleos urbanos se formarían 

zonas concéntricas en los que la actividad económica va decayendo a medida 

que aumenta la distancia del centro. La más alejada de estas zonas sería la de 

la economía de subsistencia y más allá se encontrarían las tierras vírgenes y 

salvajes. El modelo de Von hünen fue retomado por W. Christaller para formu-

lar su Teoría de los Lugares Centrales, en 1933,86 según la cual allí donde una 

ciudad llega al límite de su área de inluencia económicamente viable tendría 

que surgir un nuevo centro urbano para optimizar y garantizar las actividades 

económicas. Este surgimiento de nuevos polos urbanos sería lo que garantiza-

ría el desarrollo.

La teoría de los lugares centrales representa, en últimas, la traducción a 

los términos autoritativos y cuantiicables de las ciencias espaciales, de la vieja 

teoría difusionista de las áreas culturales. Esta noción vigente desde comienzos 

del siglo XIX, como lo atestiguan los argumentos de Humboldt, fue formalizada 

por A. Bastian en Alemania87 y por el general A. H. L. F. Pitt Rivers en Inglaterra,88 

85 J. H. von hünen, he Isolated State, 1826.

86 Cf. W. Christaller, Central Places in Modern Germany, 1966. 

87 Cf. E. Conte, “Aires Culturelles”, 1991.

88 W. R. Chapman, “Arranging Ethnology: A. H. L. F. Pitt-Rivers and the Typological Tradition”, 

1985.



170 Margarita Serje

ambos en la década de 1860. De acuerdo con ella, se puede distinguir en toda 

distribución de rasgos y comportamientos sociales y culturales, un núcleo cen-

tral desde donde éstos se difunden hacia la periferia, formando un secuencia de 

zonas concéntricas a partir del círculo inicial. Este núcleo cultural sería el cen-

tro de mayor desarrollo y antigüedad. Por ello, los círculos concéntricos ilus-

tran las fases o etapas de un desarrollo evolutivo hacia el centro. Cada uno de 

estos círculos representa a la vez un espacio geográico y su nivel de desarrollo, 

que va aumentando de acuerdo con su proximidad al centro. Resulta intere-

sante notar que esta noción temporal asociada a la difusión de rasgos cultu-

rales en el espacio fue desarrollada a partir de los problemas que presenta la 

clasiicación de objetos en el marco de la colección del museo. Pitt Rivers fue 

el creador y curador del museo que lleva su nombre en Oxford, donde organizó 

y clasiicó una colección de objetos “primitivos”, adquiridos en su mayor parte 

por él mismo, de acuerdo con la noción evolucionista de la historia. No dejan de 

ser signiicativos, por otra parte, el desarrollo y uso paralelo de las dos versiones 

en que ha sido formulada esta misma idea: la económica y la cultural.

Para el análisis que presenta Sarmiento, el núcleo central corresponde-

ría a aquellos espacios en los que se constatan los rasgos y comportamientos 

adjudicados a la modernización nacional: servicios públicos, materiales de la 

vivienda, acceso a las decisiones del Estado, ingreso monetario, nivel de vida, 

así como cohesión social y formas democráticas, identiicación con el proyecto 

nacional, etc.; y la secuencia de zonas concéntricas a partir del núcleo cen-

tral, periferia, áreas fronterizas y la periferia de las áreas fronterizas. En este 

esquema se proyecta en términos geográicos y económicos la misma propuesta 

evolucionista que une la Frontera de Turner, los lugares centrales de Christaller 

y el núcleo difusionista de Pitt Rivers y de Bastian. Este aspecto ha sido poco 

problematizado. De hecho, se asume como un designio. Así lo expresan, por 

ejemplo, J. J. González y E. Marulanda cuando airman que “es en la historia de 

fronteras donde está la infancia y la adolescencia de nuestra sociedad mayor, 

donde hemos querido hurgar para encontrar en esa especie de psicogénesis 

social la explicación de algunos de nuestros actuales traumas”.89 Cubides, Mora 

y Jaramillo, lo expresan de manera semejante:

89 Óp. cit., p. 17.



La puesta en escena 171

Colombia ha sido y continúa siendo un país de regiones [...] su ocupación 

productiva y la constitución de un poblamiento estable ha sido un proceso des-

igual y discontinuo expresado en una radical asincronía de historias regiona-

les que tiene como uno de sus efectos la coexistencia, en un mismo espacio 

nacional, de procesos económicos, sociales y políticos que expresarían diversos 

momentos de constitución de agrupamientos sociales estables, así como de crea-

ción de un paisaje cultural y de integración al mercado nacional colombiano.90

De allí también la ubicuidad de la idea de que éstas son regiones y territoria-

lidades en construcción, que hacen parte de la nación en construcción, presentes 

en casi todos los análisis. Están en construcción, como lo explica M. T. Uribe para 

el caso de Urabá, “pues aún no ha logrado su cohesión y organicidad interna y su 

articulación con Antioquia, con los departamentos vecinos y con la nación es aún 

débil y conlictiva”. Por todo ello, “aún no constituye una verdadera región”.91

El mismo sentido aparece en la caracterización de las Fronteras como 

zonas donde predomina la lógica de la exclusión. Algunos autores se reieren al 

“estigma de la exclusión”, deinido por 

[…] el aislamiento geográico del resto del departamento y del propio país 

[...], la discontinuidad respecto del tiempo histórico de las tradiciones de ori-

gen (ruptura de nexos familiares y locales de autoridad, de presiones sociales, 

de normas estandarizadas); la movilidad geográica, económica y social por 

ausencia de estratiicaciones y de instituciones cohesionadoras; la inestabili-

dad y la transitoriedad del poder que van logrando los individuos y los grupos 

sociales, y consecuentemente, la agresividad con la cual es menester defender 

el inestable poder alcanzado.92

El argumento funciona en círculo: la lógica de la exclusión parte igualmente 

de la mirada evolucionista que considera que la “construcción territorial” sería 

90 F. Cubides, L. Mora, J. Jaramillo, Colonización, coca y guerrilla, 1986, p. 16 (el énfasis es mío). 

91 Óp .cit., 1992. p. 9.

92 C. M. Ortiz, óp. cit., pp. 44-45.



172 Margarita Serje

el producto de la paulatina “integración” o “articulación”. Está de más decir que 

la integración y la articulación, que garantizarían la inclusión, se entienden en 

términos de los intereses económicos y políticos del centro. La territorialidad 

sería, entonces, el producto de este proceso, lo que resulta evidente en el análi-

sis de Gouëset: 

En general cuando se habla de los frentes de colonización y de las zonas 

poco pobladas de Colombia, se suele hablar en términos de déicit; déicit de 

población, déicit de Estado (en cuanto a la inversión pública y al orden público) 

y déicit de integración económica. Los espacios marginales y poco poblados 

de Colombia son representativos de las diicultades de construcción territorial, 

esa sutil alquimia que no requiere solamente una inyección de fondos públi-

cos y la realización de infraestructura física sino también la construcción de 

una sociedad y de una economía local duraderas, que no estén desarticuladas 

del resto del país. Se podría decir, en in que buena parte del espacio colombiano 

padece de un déicit de territorialidad, lo que es mucho más que una falta de 

habitantes, de dinero, de escuelas o de policía.93

El concepto de Frontera tiene un efecto reiterativo. Su retórica es especial-

mente eicaz para naturalizar los supuestos en los que se fundamenta. Un buen 

ejemplo de ello es la conceptualización de G. Barona, C. Domínguez, y A. Gómez, 

quienes al caracterizar estas zonas como territorios ausentes buscan señalar 

que “la paradoja consistía en que la ‘ausencia’ no era entendida en relación con 

la debilidad estructural del estado nacional recién surgido, sino como expresión 

de la ‘naturaleza’ de los hombres y del medio”; pero, de todas maneras, deinen 

estas zonas precisamente a partir de su ausencia “de [la] vida social regulada 

eicazmente por el sistema político e institucional que lo caracterizaba, de [las] 

actividades económicas […] que al mismo tiempo estuvieran en capacidad de 

integrarse a la división internacional del trabajo […] y la ampliación de las redes 

de mercado al nivel mundial”.94 Este mismo efecto se presenta cuando D. Pécaut 

señala que “no se puede airmar que la fragmentación regional y la existencia de 

93 Óp. cit., p. 81 (énfasis mío). 

94 “El proceso de construcción territorial de la Orinoquia colombiana en el siglo XIX”, 1998, p. 212.



La puesta en escena 173

regiones no sometidas a la autoridad del Estado [así como la formación inaca-

bada de la nación] sean la consecuencia de la barreras geográicas y los espa-

cios vacíos que allí subsisten”.95 Aunque en ambos casos se busca evidenciar 

el carácter determinista y evolucionista implícito en el concepto, el mito logra 

validarse, en la medida en que no es necesario enunciarlo totalmente, pues al 

evocar cualquiera de sus relaciones centrales, se moviliza el conjunto del sis-

tema mítico. Así, a través de este efecto retórico, el mito se ve legitimado, y sus 

categorías fundamentales se ven perpetuadas.

hongchai Winichakul propone en su estudio sobre la invención del territo-

rio nacional en Tailandia, el concepto de geo-cuerpo de la nación. Éste se reiere 

a la manera en que a través de una serie de operaciones de lo que él llama “la 

tecnología de la territorialidad” se crean espacialmente la nación y la naciona-

lidad, generando un territorio como su atributo aparentemente más natural y 

estable. La idea de geo-cuerpo permite ilustrar cómo el territorio nacional es en 

efecto producto de ciertos saberes y tecnologías que se basan en una serie de 

supuestos y premisas comunes. Estas ideas subyacentes pueden ser considera-

das como estrategias ya que tienen un alto nivel de efectividad, en el sentido en 

que producen efectos concretos. Una de estas estrategias es la naturalización de 

la existencia atemporal del territorio nacional, ignorando totalmente la existen-

cia de otras sociedades y sus territorios, a los que se considera como desechables 

e irrelevantes. La segunda consiste en situar y concebir el territorio nacional con 

relación a los poderes occidentales del Orden Mundial, es decir, de la economía 

colonial-moderna de mercado. Y una tercera estrategia se fundamenta en ver y 

concebir el territorio nacional desde el punto de vista centralizado de las élites. 

Es decir, desde el punto de vista de sus intereses económicos y políticos.

El mito-concepto de Frontera sintetiza el conjunto de apelativos históricos 

con los que estos espacios han sido conceptualizados y categorizados: conines, 

baldíos, territorios nacionales, y los recubre con el “efecto Montesquieu”. En esa 

medida, pone en marcha el conjunto de estas estrategias territoriales, legiti-

mando un punto de vista: el punto de vista urbano, modernizante y colonial de 

las élites, en el que se reformula de manera velada la distinción colonial básica 

entre lo civilizado y lo salvaje. La puesta en marcha del proyecto geopolítico de 

95 D. Pécaut, “Presente, pasado y futuro de la violencia”, 1997, pp. 15-16.



174 Margarita Serje

la nación en Colombia se ha visto marcado por la inscripción de las Fronteras en 

el campo semántico de la oposición civilizado-salvaje. Éste es, precisamente, el 

aspecto que he querido resaltar al destacar su carácter como territorios salvajes. 

En el concepto de la Frontera resulta evidente la manera en que estas regiones 

se sitúan en la geografía de la evolución unilineal de la historia, como periferia 

de la periferia, y cómo se ven marcadas en términos de su representación como 

la naturaleza. En el mito de la Frontera se encuentra el rastro de las principales 

imágenes que han guiado la relación de la sociedad occidental con lo salvaje y 

con los salvajes:96 la terra incognita que hay que “desbravar”, llena de ininitas 

riquezas que aparecen como mina sin dueño; las vastas soledades que pueden 

ser descubiertas y explotadas con el mismo gesto de apropiación; la tierra des-

conocida donde sólo llegan o los locos aventureros (los héroes de la Frontera), o 

los iniciados dotados de una sensibilidad especial (los naturalistas y letrados); 

el lugar de resistencia frente al orden establecido, donde viven rudos grupos 

primitivos en estado de naturaleza o nidos de renegados en rebelión contra el 

orden establecido.

La mirada que ha reiicado y mistiicado las Fronteras, se sustenta en una 

posición de conocimiento que asume y al mismo tiempo legitima los supuestos 

y los intereses no sólo de las élites, liberales y modernizantes; sino de la metró-

polis y de su división del trabajo, sobre la que se erige la riqueza de las nacio-

nes. Es decir, la riqueza de aquellas naciones que ocupan un cierto lugar en el 

mercado. Como posición de conocimiento privilegia la autoridad de una sola 

tradición de interpretación, basada en los parámetros, supuestos e hipótesis 

heredados de la experiencia colonial-moderna europea. En éstos se ha perpe-

tuado su concepción de la naturaleza de la realidad, es decir, la forma racional 

de entender la naturaleza y la historia. 

En el vocabulario propio de esta tradición, las instituciones y categorías 

sociales desarrolladas a partir de la experiencia de la economía moderna en 

Europa y Norteamérica se ven transformadas en categorías universales (cen-

tro, periferia, margen, desarrollo, consumo, crecimiento). Se ven legitimadas 

al estar enmarcadas en la visión unitaria evolucionista de la historia. A partir 

96 La bibliografía sobre el imaginario de lo salvaje es enorme. Véanse, por ejemplo, R. Harrison, 

óp. cit.; V. Mudimbe, óp. cit.; S. Dalla Bernardina, L’Utopie de la nature, 1996; R. Bartra, El salvaje 

en el espejo, 1992; G. Sayre, Les sauvages américains, 1997; G. Jahoda, Images of Savages, 2001. 



La puesta en escena 175

de estas categorías se mide, se deine y se diagnostica la vida de los múltiples 

y diversos grupos sociales que se encuentran en el “territorio nacional”. Esta 

multiplicidad de mundos y de sujetos sociales se concibe de acuerdo con las 

preguntas y los parámetros de un saber surgido en el marco de una realidad 

ajena, manejado y orientado por otros. Esta visión, en la que invariablemente 

se cae en la tentación de compararnos con las etapas anteriores de los “países 

desarrollados”, queda claramente expresada por C. M. Ortiz cuando airma que: 

“la representación que del Estado tiene la mayoría de los habitantes de Urabá, 

no corresponde a la representación que de él tenemos, así sea cómo deber ser, 

los sectores medios urbanos del país, aquella que hacemos provenir de las revo-

luciones de la época moderna y en particular de la Revolución Francesa: con 

sus caracteres de público, racional, arbitro de intereses en aras del bien común, 

basado en los derechos humanos fundamentales, equilibrado en su interior 

mediante el balance de sus tres poderes, etc.”.97

Esta visión progresivista se caracteriza por su pretensión de mostrarse 

totalizante y comprehensiva. Sin embargo, su lógica misma determina la inclu-

sión y la exaltación de ciertos aspectos de su realidad, sacando del panorama 

otros. A partir del mito y del concepto de la Frontera, se ha privilegiado un con-

junto de imágenes y procesos mediante los cuales se describen estos lugares 

y sus habitantes y a partir de los cuales sus pobladores y paisajes se han visto 

homogeneizados. En ellos se han fundamentado los diagnósticos, las categorías 

y conceptos sobre los que se delimita el tipo de relación que es posible esta-

blecer con sus sujetos, así como los modos de acción a través de las cuales el  

Estado nacional ha buscado intervenir e incorporar los territorios salvajes  

en el geo-cuerpo de la nación.

97 Óp. cit., p. 115.





177

5. La ley del monte

En el conjunto de imágenes y procesos que constituyen tanto el mito como 

el concepto de la Frontera se da un doble proceso de inversión para crearla  

como realidad social. El proceso de inversión es aquel mediante el cual se crean 

una geografía y una etnografía imaginarias, al tomar el inverso de lo cercano y lo 

familiar, para dar cuenta de lo lejano y diferente.1 Una primera forma de inver-

sión en el caso de los territorios salvajes es la proyección, por medio del cual estas 

regiones, sus habitantes y sus paisajes se convierten en la pantalla hacia donde se 

transieren los miedos, las culpas y las vergüenzas de la nación, todo aquello que 

se opone a lo que ella debe ser: el clima malsano, el atraso, la anarquía, el “país 

de cafres”. El segundo es un proceso de reversión, por medio del cual se concibe la 

existencia de estas regiones y sus habitantes en función de la satisfacción de las 

necesidades de la nación: como fuente de riqueza y como posibilidad de poner 

en marcha sus experimentos sociales. Lo he llamado así porque en esta mirada, 

de manera implícita, se revierten los papeles: se supone que las instituciones del 

Estado deben responder y ajustarse a las demandas y necesidades de la socie-

dad. En este caso son, sin embargo, un conjunto de sociedades, consideradas 

1 La inversión para dar cuenta del Otro es una particularidad de la tradición europea, como 

lo ilustran, entre otros, F. Hartog, óp. cit.; E. Said, óp. cit.; R. Bartra, óp. cit.; V. Mudimbe, 

óp. cit., y G. Jahoda, óp. cit. Aquí, sin embargo, retomo el concepto de doble inversión que 

propone Ll. DeMause en Foundations of Psychohistory, 1982.



178 Margarita Serje

“menores”, por ser “minoritarias”, ilegales o desechables, las que deben plegarse y 

convertirse en instrumento de los designios y necesidades del Estado, en cuanto 

representante de una sociedad “mayor” de carácter virtual. A través de esta doble 

imagen, de proyección y reversión, los territorios no apropiados se ven a la luz, bien 

de todo aquello que resulta inaceptable, bien de aquello que resulta instrumental. 

Siempre en función del punto de vista de los requerimientos y aspiraciones de la 

llamada sociedad mayor, de las ventajas que para ésta puedan representar.

El continuo salto de la proyección a la reversión, es decir, la doble inversión, 

está detrás de la cualidad insólita y excéntrica con la que se concibe la realidad 

de estos lugares, así como la forma contradictoria en que el Estado y la nación 

se relacionan con ellos, sin llegar jamás a la menor resolución. Ambos presu-

ponen la homogeneización del conjunto de lugares, paisajes y habitantes que 

los conforman, pues todos compartirían las características que les son asigna-

das por medio del doble proceso de inversión. Sobra señalar que la inversión 

se opera en función del modo occidental (colonial-moderno) de percepción y 

de imaginación: a través de la doble inversión se reiican los elementos de la 

proyección y de la reversión. Ello da lugar a que el tratamiento, el “manejo”, 

de estas regiones y sus habitantes por parte del Estado siga simultáneamente 

varias lógicas diferentes e incluso opuestas. A que su acción sea siempre ambi-

valente y contradictoria. En este capítulo se tratan de poner en evidencia los 

componentes del primero de estos procesos de inversión, el de la proyección. 

Para ello, voy a partir de la Leyenda Negra como referente de análisis, por ser 

éste uno de los signos privilegiados de la empresa colonial.

La Leyenda Negra 

El teatro fronterizo se nutre de mil muertos

y de un deseo hechizo: cantar en muchos puertos 

que aún estamos vivos cercados por pajarones.2

El proceso de proyección se expresa a través de un conjunto de relatos 

que se centran en la barbarie que se quiere superar para poder “construir una 

2 J. Olaciregui, Talía y el Garabato: tragicomedia para tres actores, 2002.



La puesta en escena 179

nación”. Es decir, en las condiciones salvajes que mantienen estos espacios con-

denados a la ley del monte. Se centran en su cualidad como regiones de violen-

cia, como zonas rojas, de conlicto, explosivas, como territorios en disputa. Uno 

de estos relatos seminales del proceso de proyección es el que fue denominado 

macabrismo por el periódico El Caquetá, en 1916. Allí se cuenta que “enseñados 

como estaban nuestros primeros colonos a vivir sin Dios ni ley, ni menos freno 

alguno que contuviera los instintos feroces que aún en el hombre civilizado sue-

len desarrollarse cuando habita las tierras salvajes, el macabrismo apenas era 

un detalle de poca signiicación en la vida de estas selvas”. El diario se refería 

a las “escenas de sangre que hasta hace poco eran frecuentes en estas soleda-

des, recorridas por los aventureros que venían por aquí en busca de fortuna o 

huyendo a las pesquisas de la justicia, y por el indio, hijo natural de las selvas”.3 

El “macabrismo” dista mucho, sin embargo, de ser invención de los medios, 

pues éste tiene numerosos antecedentes en la historia de la nación. Tal vez una 

de las imágenes fundacionales de este género, que ha marcado la historia de las 

fronteras imperiales, es la escena retratada por heodor de Bry (ig. 9), donde en 

primer plano aparece un grupo de indios semidesnudos siendo devorados por 

perros.4 La escena parece rodeada de huesos, vísceras y cabezas humanas. En 

segundo plano, un grupo impasible de conquistadores, vestidos con todas sus 

galas y armas, observa y comenta, con pose indiferente, la escena de sangre. El 

epígrafe explica que “Balboa ha soltado los perros a los indios que habían come-

tido el horrible pecado de la sodomía, para que los descuarticen”.5 

Con la misma impavidez, el cronista fray Pedro Simón narra en Noticias 

Historiales de las Conquistas de Tierra Firme (1627) la historia de varios perros: 

Héctor y Fiero, que devoraron vivo al cacique de Chaparral; o la de Amadís, que 

3 Citado por Bernardo Tovar, “Selva, mito y colonización: una introducción a la historia de la 

Amazonia colombiana”, 1995, p. 79.

4 Historia Americae sive novi orbis, tercer libro, imagen 22, 1593. 

5 A. F. Bolaños, en Barbarie y canibalismo en la retórica colonial, 1994, señala que el uso de los 

perros en la Conquista y colonización tenía una larga historia, como lo evidencia la comi-

sión de la reina Isabel de Castilla a Vera Mendoza, un especialista en el empleo de perros 

en las guerras feudales de España, para que conquistara los rebeldes guanches de la Gran 

Canaria, en 1483. Cf. p. 59, nota 28. 



180 Margarita Serje

despedazó un indígena rebelde en la conquista de la Sierra Nevada de Santa 

Marta, considerado por los españoles como “un perro”, al que “con otro le vamos 

a hacer la guerra”. Soltaron entonces a Amadís, el que “entróle fortísimamente 

por un lado, abriéndole un ijar, por donde salieron las tripas, y tras ellas, por 

otra mayor boca, las entrañas”.6 

Fig. 9. “Balboa suelta los perros a los indios que habían cometido el horrible pecado de 

la sodomía para que los descuarticen” Johann héodore de Bry, Historia Americae sive 

novi orbis. imagen 22, libro tercero, 1593

Se trata de una imagen cuyo eco no termina de resonar. Retumba en los tes-

timonios consignados en los informes a propósito de la explotación cauchera 

en el Putumayo: “Martinegui (uno de los capataces) tenía un perro llamado 

Cafre que se comía las cabezas de los indios asesinados, pero que estaba adies-

trado especialmente para destrozar las carnes de los indios”.7 La tristemente 

célebre Casa Arana, artíice del holocausto en el Amazonas, como bien lo cali-

6 Parte 3, noticia 5, capítulo 3, vol. 6, p. 17, 1981.

7 C. Valcárcel, El proceso del Putumayo, 1915, citado por R. Pineda, Holocausto en el Amazonas: 

una historia social de la Casa Arana, 2000, p. 135. 



La puesta en escena 181

ica Roberto Pineda, es un hito que revive la Leyenda Negra. El relato de don 

Clemente Silva, en La vorágine, revela su dimensión: 

Un hombre vino a advertirme que el aguardiente lo repartían en las barra-

cas. Y era verdad: por allí desilaba la multitud presentando jarros y totumas al 

vigilante que hacía la distribución. Un cuadrillero venático quería chancearse: 

vertió petróleo en una ponchera y lo ofreció a unos indios. Como ninguno 

aceptó el engaño, les tiró encima la vasija llena. No sé quien rastrilló unos fós-

foros; pero al momento una llamarada crepitante achicharró los indígenas, que 

se abalanzaron sobre el tumulto, con alarida loca, coronados de fuego lívido, 

abriendose paso hasta las corrientes, donde se sumergieron agonizando.

Los empresarios de la Chorrera asomaron a la baranda con los naipes de 

poker en las manos. “¿Qué es esto? ¿Qué es esto?” repetían. El judío Barchilón 

tomó la palabra: “¡Hola muchachos, no sean patanes! ¡Van a quemarnos el 

ensoropado de los caneyes!” Larragaña calcó la orden de Juancho Vega: “¡No 

más diversión! ¡No más diversión!”. Y al sentir del hedor de la grasa humana, 

escupieron sobre la gente y se encerraron impasibles.8

Estas imágenes se repiten en las historias de las guahiberías, o cacerías de 

indios en los Llanos, sobre las que existen testimonios como el de la masacre 

de La Rubiera en la Navidad de 1968, cuando “para darles muerte, los vaqueros  

invitaron a indígenas a comer y cuando tal hacían, les hicieron fuego con esco-

petas y revólveres; y sus cadáveres al día siguiente, fueron arrastrados con mulas 

varios centenares de metros e incinerados; y sus restos revueltos con huesos de 

vacunos y porcinos”.9 O el del taxidermista de Villavicencio, quien corrobora “la 

existencia de un tráico de pieles de animales tanto como de indígenas ‘para lo 

cual existieron varios compradores’. Los declarantes expresaron también que 

‘le habían sido enviadas al Presidente de la República dos pieles de indios dise-

cados’ [...]”.10

8 J. E. Rivera, La vorágine, 1997 [1924], p. 151.

9 Testimonios reseñados y citados por A. Gómez, Indios, colonos y conlictos: una historia regio-

nal de los Llanos Orientales, 1991, p. 363.

10 Ibíd., p. 361. 



182 Margarita Serje

Lo que caracteriza estas historias de la ubicua leyenda negra es que se 

centran en las escenas de sangre, en “el cuerpo del condenado”. Al tiempo que 

muestran el horror del evento, reducen nuevamente la víctima a humo, hue-

sos, vísceras. Se centran en la recreación y ampliicación de la agresión. Michael 

Taussig, evocando a Carlos Fuentes y a José Eustasio Rivera, pone en primer 

plano la manera en que en el horror que produce lo salvaje se conjugan el miedo 

que produce la selva y la repulsión que produce la bestialidad de los salvajes. De 

esta forma, “la destructividad brutal que se imputa a la naturaleza salvaje sirve 

para dar lugar a relaciones aún más destructivas en la sociedad humana”.11 Ésta 

es la idea central del “macabrismo”. Taussig muestra la forma en que la ten-

sión entre fascinación y repulsión crea el efecto retórico de hacer la atrocidad 

inseparable de lo fantástico. Así, tras el velo alucinante del relato, se naturali-

zan la barbarie y terror para domesticar lo salvaje. De cierta manera, se crea un 

efecto de normalidad en el que los perpetradores se ven separados de la res-

ponsabilidad y de la práctica misma de la violencia. Tal vez por ello, en estos 

relatos se tiende a destacar la igura del victimario (cada perro por su nombre), 

reduciendo las víctimas al anonimato de un cuerpo quebrantado por el terror. 

Llegando, incluso, algunas veces a transformar en víctima al verdugo.12

La relación entre el relato y el crimen, como anota Michel Foucault,13 hace 

parte a la vez de su racionalidad y de su demencia. Son consustanciales y, al 

mismo tiempo, se desplazan el uno al otro. Realizan un intercambio entre lo 

familiar y lo extraordinario, entre lo cotidiano y lo histórico. Cuentan una histo-

ria de eventos delirantes y autónomos, que acaecen bajo las narices del poder y 

al otro lado de la ley, una historia que se contrapone a los relatos de los críme-

nes heroicos cubiertos con el manto de lo legal: los de las revoluciones, inde-

pendencias y paciicaciones oiciales. Crean y reproducen el efecto retórico y 

reiterativo del equívoco entre lo legal y lo ilegal. “El relato del crimen se sitúa en 

11 M. Taussig, óp. cit., 1987, p. 75.

12 Como ejemplo se puede mencionar que en las entrevistas de Carlos Castaño, jefe de las 

AUC, en los medios colombianos se recuerda siempre que éste fue víctima de las FARC, 

sin mencionar el número de homicidios y masacres de las cuales él es responsable. Cf. El 

Tiempo, 1º de julio de 2002. 

13 M. Foucault, “Les meurtres qu’on raconte”, en Moi Pierre Rivière, ayant égorgé…, 1973.



La puesta en escena 183

esa región peligrosa de la cual utiliza la reversibilidad: tiende un lazo entre la 

prohibición y la sumisión, y entre el anonimato y el heroísmo. Por su conducto 

la infamia alcanza la inmortalidad”.14

Foucault argumenta que el mecanismo que establece la relación crimen-

relato se inscribe en un campo de saber que constituye no tanto la marca o el 

contenido de la violación, sino su condición de posibilidad. Es de nuevo el signo 

de lo salvaje, el estado de naturaleza, el que da la clave para develar el campo de  

saber en el que se inscribe principalmente la leyenda negra. De acuerdo con 

la concepción unitaria de la historia humana, que ha servido de fundamento 

a las principales teorías de la historia moderna, una de las características del 

“estado de naturaleza” es la guerra de todos contra todos. Ello se debe a que los 

salvajes, en un estado anterior a todo contrato social, se gobiernan a sí mismos 

de manera individual a partir de “las leyes de la naturaleza”, donde, por medio 

de la fuerza bruta, se impone la voluntad del más potente.15 Hannah Arendt 

señala que Hobbes aporta el mejor fundamento teórico a esta ideología natura-

lista de la sociedad, al deinir la igualdad humana como igualdad en la aptitud 

para matar, lo que sitúa a todos en la misma situación de inseguridad. En esta 

“ley de la naturaleza” se condensa nuevamente la dualidad inherente al campo 

semántico de lo salvaje: por una parte, es expresión de la inocencia y simplici-

dad de una vida en comunión con la madre natura y, por otra, es la expresión de 

la anarquía, de la carencia de orden público.

Cuando se habla de la “ley de la selva”, es este último sentido el que se retiene: 

el de un estado primitivo de violencia, inherente al estado originario de toda huma-

nidad. Según la concepción naturalista progresiva/regresiva de la historia, que se 

aplica sobre todo a la organización política, la sociedad evolucionaría desde las 

“hordas” de salvajes regidas por la ley del más fuerte hasta los Estados, regulados 

por la racionalidad. Así, la ascensión hacia la civilización implicaría, inalmente, 

llegar a las formas perfeccionadas de gobierno que garantizarían la paz univer-

sal, al mismo tiempo que la seguridad y la libertad individuales. En virtud de este 

marco evolucionista, las formas de vida política que han sido experimentadas 

por los grupos “primitivos” han sido reducidas a la categoría de “premodernas” 

14 Ibíd., p. 328.

15 Hannah Arendt, óp. cit., 1982, cf. pp. 36 y ss. 



184 Margarita Serje

(Max Weber) y relegadas como “medievales” o como “despotismos orientales” 

(Karl Wittfogel). Han sido, sobre todo, banalizadas y desvirtuadas en virtud de 

la deshumanización implícita en su categorización como salvajes, y han termi-

nado siendo rechazadas por la crítica logocentrista como versiones primitivistas 

del Ancien Régime, como bien lo expresa Ashis Nandy.16 La guerra entre las socie-

dades consideradas como “primitivas” es, sin embargo, objeto de una compleja 

codiicación. Su desarrollo obedece generalmente a consensos previos entre los 

adversarios, por medio de los cuales se deinen sus diversos aspectos: la duración 

(a veces de un solo día), el lugar de la confrontación, incluso el número de muer-

tes que se consideran admisibles por las partes: la guerra cesa en el momento en 

que se llega a esa cifra tope.17 Estos acuerdos pueden incluir el establecimiento de 

reglas estrictas para asegurar la protección de las viviendas y cosechas, así como 

de las mujeres, ancianos, niños, y de quienes no participan en el combate; sobre 

la suerte de los heridos y de los prisioneros, o sobre la continuidad de los inter-

cambios comerciales entre los grupos enfrentados. Las formas de proceder en el 

combate van desde reactivaciones periódicas de conlictos inexorables entre ene-

migos hereditarios hasta modalidades casi lúdicas de confrontación que muchas 

veces no pasan de ser simulacros.18 

Así, curiosamente, las guerras entre las llamadas sociedades salvajes, como 

las del Amazonas, son una práctica mucho más “civilizada” que las descarnadas 

guerras de Occidente. Es posible que muchas de sus formas de organización 

social sean o hayan sido violentas y autoritarias, pero tienen la virtud de no 

haberse constituido en sistemas de pensamiento totalitarios que justiican el 

montaje de implacables sistemas de coerción política y social para controlar 

todas las áreas de la vida cotidiana, en nombre de una supuesta ley inexorable 

del devenir humano. La puesta en marcha y el mantenimiento de la civilización 

16 A. Nandy, “Estado”, en W. Sachs, he Development Dictionary: A Guide to Knowledge as Power, 

1992.

17 R. Pineda, óp. cit., destaca el carácter limitado de la agresión en las guerras entre las socie-

dades indígenas del Putumayo, donde la pérdida de un hombre era ya considerada como 

un alto costo y este hecho persuadía a los atacantes de retirarse. Cf. pp. 128 y ss.

18 Ph. Descola y M. Izard, “La Guerre”, en Dictionnaire de l’Ethnologie et l’Anthropologie, Bonte, 

P. e Izard, M. (dirs.), 1991, p. 315.



La puesta en escena 185

han implicado, de manera paradójica, hacer cada vez más eicaces y complejas 

las formas de violencia. En nombre de la civilización se han perpetrado los más 

macabros genocidios y se han justiicado las formas más brutales de domina-

ción. Ello ha implicado también formas cada vez más soisticadas de legitimar 

su violencia constitutiva. Y, con el mismo gesto, de ocultarla, por supuesto. 

Lo que M. Foucault llama el dispositivo crimen-relato muestra el sentido del 

ocultamiento de la violencia por la violencia. La dimensión estética y fetichi-

zante del crimen-relato logra reiicar un mito (el de lo salvaje), al tiempo que lo 

subvierte (en el macabrismo: el civilizado, al bestializar al salvaje, se bestializa a 

sí mismo, se transforma también en salvaje) y lo reproduce (en la violencia sal-

vaje de la acción civilizadora). La violencia en la que se centran los relatos de la  

leyenda negra, es decir, en la violencia de sus prácticas observables,19 oculta 

la violencia fundadora del principio civilizador. 

La leyenda negra, que se podría considerar como arquetipo del disposi-

tivo crimen-relato de la violencia civilizadora, se inaugura probablemente con 

la obra de Bartolomé de las Casas Brevísima Relación de la Destrucción de las 

Indias (1552), que se vio ilustrada en la iconografía de la Relación de Viajes de 

heodor de Bry. Como género, se construye a partir de dos efectos retóricos, que 

han sido señalados por varios críticos.20 Por medio de estos efectos se construye 

el carácter particular de denuncia que tiene la leyenda negra. El primero es, 

sin duda, la representación y la exaltación de la violencia de las prácticas con-

quistadoras. Esta representación se centra en la brutalidad inherente a las for-

mas de conquista y colonización: la depravación del conquistador, la crueldad 

del colonizador, la bestialización a la que el español somete al indio, tratado 

como animal, pasmado por el terror, sometido por el dolor. Al mismo tiempo, 

se muestra el salvajismo inherente a la vida de los salvajes. El segundo efecto 

radica precisamente en este juego entre varias categorías de la misma violen-

cia que se refuerzan las unas a las otras en un círculo infernal: la de la gesta 

19 De hecho, se ha tendido a reducir a estas expresiones la deinición de violencia. Ch. Tilly la 

deine como “la interacción observable en el curso de la cual las personas u objetos se ven 

despojados o físicamente vulnerados”. Cf. From Movilization to Revolution, 1978, p. 176. 

20 Eduardo Subirats, óp. cit.; Á. F. Bolaños óp. cit., o Michèle Duchet et ál., L’Amérique de 

héodore de Bry: Une collection de voyages protestante du XVIe siecle, 1998.



186 Margarita Serje

heroica de la Conquista, la brutalidad de la guerra contra el salvaje en virtud de 

su humanidad puesta en duda y la del descenso de los civilizadores a la barbarie 

en su intento por someter la barbarie a la civilización.

La denuncia en la leyenda negra es la denuncia de la irracionalidad. No 

pone en tela de juicio ni los presupuestos básicos de la relación colonial ni su 

orden. No cuestiona el supuesto estado inferior de naturaleza del indio ni, por 

lo tanto, su necesidad de control y tutelaje. Tampoco pone en tela de juicio la 

noción de la historia que otorga superioridad al colonizador y justiica la gue-

rra, la empresa de ocupación territorial y el vasallaje. Como lo señala Eduardo 

Subirats, lo que se pone en tela de juicio es más bien su sistema de legitima-

ciones. La forma misma que asumen la Conquista y el dominio colonial, no su 

principio. Lo que se denuncia, en últimas, es la ineicacia de la violencia brutal 

para el logro de los altos objetivos del proyecto civilizador, para el logro de la 

redención de los salvajes por medio de la conversión y su transformación en 

sujetos libres, por medio del vasallaje.21 

“Jugué mi corazón al azar y me lo ganó la violencia”22

Un segundo componente del proceso de proyección es el de enfocar la sub-

versión, la rebeldía y la ilegalidad que han deinido la existencia de las fronteras 

desde la ocupación colonial española, satanizándolas. Los relatos e historias que 

se centran en ellas han marcado indeleblemente el carácter de sus pobladores, 

señalándolos y estigmatizándolos como gente andariega, rebuscadora, al margen 

de la ley, proclive a la violencia, sin arraigo. De esta manera, se ha deslegitimado y 

ocultado el sentido de su insurrección. Su carácter rebelde y violento ha llegando 

a adquirir en algunos casos la cualidad de rasgo esencial, emblemático y, por lo 

demás, hereditario. Carlos Guillermo Páramo señala que, para los explotadores 

y traicantes de esmeraldas en la zona del río Minero (los famosos esmeralde-

ros), su belicosidad tiene origen “en la idiosincrasia de los indios Muzo, primitivos 

habitantes de la zona. A pesar de que los esmeralderos entrevistados provenían 

de muchas regiones del país, en varias ocasiones fue recurrente la fórmula que 

21 E. Subirats, óp. cit., pp. 98-99.

22 Una de las frases con las que comienza su historia Arturo Cova, narrador de La vorágine.



La puesta en escena 187

achacaba la violencia y el ejercicio de la guerra a una herencia prehispánica 

caníbal”.23 Alejo Vargas, usando la misma lógica de los esmeralderos, airma que 

“los ancestros combativos de los primeros pobladores del Magdalena Medio 

[constituyen los] elementos que contribuyen a estructurar un temperamento 

rebelde en los pobladores de la misma”.24 Ello lo sustenta citando la Geografía eco-

nómica de Colombia, de 1947, donde se airma que “hay algo, pues, en el ambiente 

y en la sangre de nuestra raza, que la predispone para la protesta violenta, siem-

pre que se entroniza la injusticia o que se pisotean sus fueros”. Recurre también 

a la autoridad de Virginia Gutiérrez de Pineda, autora de Familia y cultura en 

Colombia (1975), quien, de acuerdo con Vargas, muestra que “el temperamento 

relativamente intolerante del santandereano, se desarrolla con las poblaciones 

indígenas, se proyecta en las guerras civiles, en el comportamiento de los partidos 

y en general en el desarrollo de los conlictos sociales”.25

Estos mismos rasgos se han atribuido, en general, a la colonización y,  

en particular, al colono. Su carácter esencial no sólo ha sido poco cuestionado en  

el marco de los estudios regionales, sino que se ha convertido prácticamente 

en uno de sus presupuestos. La excepción la constituyen dos casos puntuales: 

los relatos de la Colonización Antioqueña, un proceso que tuvo como escena-

rio el entorno temperado de las tierras altas —las montañas del Viejo Caldas— 

y que fue, quizá por ello, idealizado como la gesta civilizadora de una raza.26 

El segundo caso es el que describe Medardo Rivas, donde destaca los grandes 

hechos en la conquista de las vertientes y zonas bajas por parte de “los funda-

dores de estas haciendas y los creadores de esta riqueza”,27 a quienes él llama 

23 C. G. Páramo, “Civilización y barbarie en el proyecto paramilitar”, 1999, pp. 194-195.

24 A. Vargas, Magdalena Medio santandereano: colonización y conlicto armado, 1992, p. 29.

25 Ibíd.

26 Ésta, como lo plantea C. LeGrand, “fue sólo un fragmento pequeño y algo excepcional de 

un proceso más amplio de expansión de frontera que ocurrió a través de la región andina y 

a lo largo de la costa Caribe en los siglos XIX y XX”, óp. cit., 1994, p. 8.

27 M. Rivas, Los trabajadores de tierra caliente, 1983 [1899], p. 36. A los que responden al con-

cepto usual de trabajadores (peones, terrajeros, amedieros, etc.), Rivas los denomina calen-

tanos, cf. p. 41.



188 Margarita Serje

trabajadores de tierra caliente. Se narra allí la empresa de ilustres miembros de 

la élite, empecinados en “desbravar” estos territorios. En ambos casos, los rela-

tos se centran en el carácter industrioso y los valores morales de sus protagonis-

tas y de los ines que los guiaron. 

Los estudios regionales sobre la colonización de las fronteras han enfocado, 

por el contrario, la rebelión, la ilegalidad, el desarraigo y el conlicto. Catherine 

LeGrand señala que “hay dos interpretaciones de la frontera. Una basada en 

la colonización antioqueña, que ve la frontera como una alternativa ante el 

conlicto, mientras que la segunda, enfocada sobre áreas más allá de la zona 

cafetera central, explica la generación del conlicto social, sólo en términos del 

desplazamiento de colonos por los nuevos hacendados en regiones de frontera 

en desarrollo”.28 Y, más especíicamente, se han centrado en la relación entre la 

colonización y la guerrilla. 

La asociación colonización-subversión tiene por lo menos dos grandes ante-

cedentes históricos. Uno de ellos es la concepción del colono-desplazado como 

“enemigo interior”, que prevaleció durante la ocupación colonial. Surge a partir 

del problema que representan los “arrochelados en las tierras calientes” en el siglo 

XVIII; es decir, los grupos desplazados que se habían internado en los montes, 

viviendo “sin Dios ni ley”. Éstos fueron objeto de varias campañas de paciicación, 

en las que, por medio de incursiones militares, se buscó fundarlos en pueblos 

donde pudieran ser disciplinados y obligados a tributar. Éstos son descritos de la 

siguiente manera en la Relación del Estado del Nuevo Reino de Granada que hace 

el arzobispo virrey Antonio Caballero y Góngora a su sucesor, en 1789:

Al mismo tiempo que se pueblan montañas ásperas y estériles de hombres 

criminosos y forajidos, escapados de la sociedad, por vivir sin ley ni religión. 

Bastaría delinear un abreviado mapa de la población del Reino para que se 

conociera la confusión y el desorden con que viven estos montaraces hombres, eli-

giendo a su arbitrio y sin intervención del Gobierno, ni de los jueces subalternos, 

el lugar de su retiro, tanto mas agradable para ellos cuanto mas apartado de la 

iglesia de su pueblo [...] estos, que forman el mayor numero de habitantes libres, 

hacen propiamente una población vaga y volante, que obligados a la tiranía de sus 

28 Óp. cit., 1994, p. 11.



La puesta en escena 189

propietarios, transmigran con la facilidad que les conceden el poco peso de sus 

muebles, la corta perdida de su rancho y el ningún amor a la pila en que fueron 

bautizados. Lo mismo tiene donde mueren que donde nacieron, y en cualquier 

parte hallan lo mismo que dejaron. [...] Tal es el abreviado retrato del Nuevo Reino 

de Granada. Con semejante genero de vida, una numerosa población es en realidad 

un monstruo indomable que a todo lo bueno se resiste, y nada proporcionada para 

recibir con docilidad las providencias más benéicas del Gobierno [...].29

Los arrochelados fueron considerados por la administración colonial como el 

enemigo interno. En la Relación del Estado del Virreinato de Santa Fe, Nuevo Reino de 

Granada, que el virrey Pedro Messia de la Zerda presenta a su sucesor Manuel Gurior, 

en 1772, los deine así: “pueden dividirse en dos clases los enemigos [interiores], 

que o son los mismos vasallos inobedientes o los bárbaros rebeldes que habitan en 

el interior de las provincias. Los primeros que como domésticos y de quienes suele 

no desconiarse son más temibles [...] la segunda clase de contrarios es una de las 

mayores plagas que agitan este Reino y embarazan en mucha parte sus progresos, 

pues apenas se encuentran algunas de sus provincias que no sufran las vejaciones 

de los indios bárbaros y los estragos de la barbaridad”.30 Además de los indios “bra-

vos”, que siguen siendo protagonistas de la mitología nacional (como se verá más 

adelante), y los palenques de los esclavos cimarrones, los “libres de todos los colo-

res”, desplazados por las estructuras de la sociedad colonial, hacen parte de “los ene-

migos interiores o inieles o bárbaros que por varias partes del reino lo infestan”.31 

Durante las guerras de independencia la capacidad de resistencia y las aspiracio-

nes de esta “población vaga y volante” fueron aprovechadas en las campañas liber-

tadoras. Los desplazados por la sociedad mayor sólo vuelven a ser estigmatizados  

—o celebrados— por rebelión a partir de la Violencia.32 

29 G. Colmenares, óp. cit., vol. 1, pp. 410-411 (énfasis mío).

30 Ibíd., pp. 144-145. 

31 En palabras del virrey José Solís en su “Relación del estado del virreinato de Santafé”, 1760, 

G. Colmenares, óp. cit., vol. 1, p. 119.

32 Con este nombre se conoce en la historia de Colombia la década del sangriento enfrenta-

miento entre los partidos Liberal y Conservador, desatado a partir del “Bogotazo” en 1948, 



190 Margarita Serje

El segundo referente histórico ha sido, indudablemente, la gesta heroica de 

la “colonización armada”, a la que las ciencias sociales en Colombia han dado 

un gran protagonismo.33 Los relatos de los campesinos de la zona andina des-

plazados por la Violencia, perseguidos por las hordas chulavitas,34 que se vie-

ron obligados a conformar “columnas de marcha” protegidas por los hombres 

armados, se han convertido en una de las historias paradigmáticas de la colo-

nización. Después de ser desplazados principalmente desde el Tolima hacia 

la región de Sumapaz, comienzan a bajar hacia el piedemonte amazónico: “Al 

inal estaba esta tierra sola, sin patrones ni ejército. Toda para nosotros. Eran 

baldíos, quedarían para nosotros después de tanto sufrir. Ese era el in de la 

lucha, el destino que se nos prometía día y noche.35” Allí conforman una serie 

de establecimientos, que fueron tildados por el gobierno del Frente Nacional 

como “Repúblicas Independientes”. Éstas fueron objeto de enérgicas operacio-

nes punitivas por parte del Ejército nacional. González y Marulanda cuentan 

así la historia: 

Entre septiembre de 1955 y febrero de 1956, más de 5000 familias campe-

sinas que se habían refugiado en las selvas de Galilea, se movilizaron hacia 

esas “nuevas fronteras”. Algunas familias dispersas tomaron el rumbo del 

plan del Tolima y otras, organizadas en “columnas de marcha”, siguieron 

hacia las regiones del Duda, el Ariari, el Guayabero y el Pato llevando con-

sigo el peso de una gran frustración, pero también las inmensas ganas de 

“encontrar un lugar para vivir”. Allí llegaron como “extraños” e impusie-

ron su ley, la ley de los desplazados, a las pocas familias asentadas en esos 

lugares con anterioridad, generándose así una nueva red de conflictos que 

hasta el establecimiento del acuerdo político entre estos partidos para alternarse el poder, 

denominado “Frente Nacional”, en 1958.

33 Cf. A. Molano, “Algunas consideraciones sobre colonización y violencia”, 1994; Siguiendo el 

corte: relatos de guerras y de tierras, 1989; Selva adentro: una historia oral de la colonización en 

el Guaviare, 1987; J. J. González, óp. cit.

34 Conformadas por la policía del gobierno conservador y por las bandas armadas por ésta.

35 Molano, 1989, p. 145.



La puesta en escena 191

más temprano que tarde enfrentó a la comunidad entera de cada una de 

estas regiones con el Estado y cuyos efectos notorios van a reconocerse, 

cuando hacia los años 60 empieza a prepararse por parte del recién ins-

taurado gobierno del Frente Nacional, la guerra contra las “Repúblicas 

Independientes”.36

Víctor Pulido, uno de los protagonistas de esa historia, entrevistado por 

estos autores, aclara que “la gente que a raíz de la violencia evacuó de Galilea 

hacia otras áreas, organizó el movimiento agrario para coordinar el pro-

ceso de colonización: con base en el fortalecimiento de estas zonas agrarias 

comienza a llamárselas ‘Repúblicas Independientes’ para dar a entender que 

estas áreas estaban dirigidas y controladas por ex guerrilleros. Lo que dio pie a 

que se proyectara una acción militar para combatir y arrasar esas ‘Repúblicas 

Independientes’ entre las que estaban involucradas las zonas del Guayabero, El 

Pato, Riochiquito y Marquetalia”.37 

Así, J. J. González, señala que “los centenares de migrantes de la guerra de 

los 50 reivindicaron estas regiones de refugio como zonas de autodefensa, desde 

donde, como verdaderas minorías políticas y territoriales, buscaban resistir al 

modelo impuesto por el Estado. Éste, por su parte, respondió de acuerdo con  

la concepción geopolítica que animaba al concepto de repúblicas independientes, 

con la guerra declarada a los territorios en manos del ‘enemigo’, en virtud de 

la cual se esperaba recuperar la soberanía de la nación”.38 Éste es el relato del 

origen de las FARC. Su nacimiento, ligado a este proceso de desplazamiento 

y colonización, es un tema que se destaca en los estudios históricos de estas 

regiones. Quizá por ello los procesos de colonización en otras zonas, como el 

Magdalena Medio y el Urabá, se han estudiado en relación con la historia de los 

movimientos guerrilleros y sus líderes. De la historia de la colonización en estas 

36 González y Marulanda, óp. cit., p. 40. 

37 Ibíd. 

38 Ibíd., p. 19. La idea sigue siendo vigente. En los titulares de El Tiempo del 9 de junio de 2002 

se anuncia el “Despeje ‘a la brava’ en Caquetá, Huila y Putumayo: las FARC buscan crear una 

República Independiente en el sur. Para conseguirla ahora presionan la salida de todos los 

funcionarios municipales para sustituir abiertamente al Estado”. 



192 Margarita Serje

regiones surge lo que González y Marulanda llaman la “ley de colonización”: 

migración-conlicto-migración.39 

La asociación colonización-subversión llega a tener un carácter determi-

nante. María Teresa Uribe lo establece claramente cuando dice que “estas fron-

teras, más simbólicas que reales, cumplieron la función fundamental de deinir 

un adentro y un afuera, construyendo de esta manera una territorialidad bélica 

al interior de la cual empezaron a operar otros mandatos y autoridades, nuevas 

normas y prohibiciones que fueron perilando los órdenes alternativos con pre-

tensiones soberanas”.40 De hecho, para muchos autores, es precisamente esta 

asociación la que deine y determina el carácter de estos territorios como regio-

nes. Para los autores de Colonización, coca y guerrilla, en el caso del Caquetá, 

“antes que una homogeneidad económica o social, lo característico de esta 

región, aquello que permite considerarla en forma diferenciada es el hecho mili-

tar y político de que es un territorio en el que ha venido operando con éxito la 

guerrilla y tal operación exitosa ija limites bien deinidos a la región a lo que 

coadyuvan sus características geográicas”.41

El estudio de los procesos de colonización en el siglo XX en Colombia no 

sólo se ha centrado en ciertos “terrenos” que se han visto privilegiados, sino 

que se ha desarrollado a partir de un método en particular, de acuerdo con el 

cual se han tipiicado y generalizado tanto las características de la colonización 

como la deinición del colono. Es interesante notar cómo con la Violencia se 

dan procesos masivos de colonización en diversas regiones: en La Guajira, en  

la Sierra Nevada de Santa Marta, en la serranía del Perijá, en el Catatumbo,  

en la serranía de San Lucas y el alto Sinú y San Jorge, en Urabá, en el Chocó, en 

el Pacíico y, en general, en todo el piedemonte de la cordillera Oriental. El caso 

de la colonización armada fue, mirándolo en este conjunto, un caso único, que 

ha sido aparentemente el más ampliamente estudiado.42 Ello evidencia que el 

39 Ibíd., p. 22.

40 Óp. cit., 2000, pp. 465-466 (énfasis mío).

41 Cubides et. al., óp. cit., p. 159. 

42 En el conjunto de la bibliografía seleccionada de estudios regionales, la que evidentemente 

no es exhaustiva pero puede ser considerada como representativa, de la totalidad de los 



La puesta en escena 193

interés, más que en la colonización, ha estado en la historia de las guerrillas. Sin 

embargo, la asociación colono-guerrilla, corolario del concepto de la coloniza-

ción armada, se ha extrapolado como caracterización de la colonización, y la ley 

de la colonización se toma como presupuesto generalizador.43 No en todas las 

regiones se dio el proceso inexorable de migración-conlicto-migración. En la 

Sierra Nevada de Santa Marta, por ejemplo, la colonización de la Violencia esta-

bleció una economía basada en el café, el cacao y los frutales que ha sido rela-

tivamente estable, incluso frente a las avalanchas de la marihuana y la coca.44 

A la Sierra la guerrilla llega a inales de los ochenta, treinta años después de la 

colonización de la Violencia, y no surge de este proceso. Más bien aparece como 

una fuerza que se impone a los habitantes del macizo. Por lo demás, desde el 

punto de vista de la amplitud geográica del fenómeno, se puede airmar que la 

colonización no sólo dista de ser un fenómeno conocido, sino que lo poco que 

se la conoce se ha convertido en un lente que la distorsiona. 

“Tierra sin hombres para hombres sin tierra”45

Quizá uno de los autores que más ha inluido en la formación de la imagen 

que se tiene en Colombia del colono y de la colonización es Alfredo Molano, 

quien ha publicado numerosos libros de amplia divulgación, que juegan con el 

umbral entre la icción y lo testimonial. Se trata de recuentos e historias de vida 

estudios sobre colonización, 28 trabajos tienen por objeto de estudio el “eje de la coloni-

zación armada”; 12, Urabá; 10, el Magdalena Medio, contra 5 en la Sierra Nevada de Santa 

Marta, 3 en Arauca, 2 en la zona de Perijá y Catatumbo, y para otras regiones (La Guajira, 

Chocó, Pacíico, Meta y Casanare), 8 trabajos. 

43 La generalización del proceso del eje territorial de la colonización armada como a toda la 

colonización de la Violencia la hacen explícita en sus análisis, por ejemplo, C. LeGrand,  

óp. cit., 1994, p. 12, y D. Fajardo, La colonización de la frontera agraria colombiana, 1994, p. 56 

44 Cf. G. Mertins, Pisos de asentamiento y cultivo de los colonos e indígenas de la Sierra Nevada 

de Santa Marta, 1975; A Molano et ál., Contribución a una historia oral de la colonización en 

la Sierra Nevada de Santa Marta, 1988; IGAC, Ocupación del territorio en la Sierra Nevada de 

Santa Marta, 1993.

45 Valla de la Gobernación del Vaupés en el aeropuerto de Mitú, 1992.



194 Margarita Serje

narrados con la voz literaria de los protagonistas de la frontera, con los cuales 

se busca construir la historia oral de la colonización. Los relatos de Molano no 

recogen directamente, sin embargo, la voz de estos protagonistas, pues se trata 

de narraciones construidas por el autor, contadas “a la fresca manera del tes-

timonio popular”. Así lo describe Orlando Fals Borda, quien, en el prólogo de  

Siguiendo el corte: relatos de guerras y de tierras, explica el procedimiento 

de “imputación” que usa Molano: “a través de entrevistas, se escoge, se suma y 

se adscribe a un personaje clave que uno mismo puede bautizar o identiicar 

independientemente”.46 Fals ubica el trabajo de Molano “dentro de una tradi-

ción de denuncia y protesta social y política”, que se caracteriza por su “empatía 

con el pueblo trabajador y sus luchas y [por compartir] un compromiso socio-

político con las víctimas del capitalismo salvaje”.47 

Su trabajo se ha convertido, por lo demás, en un modelo casi paradigmático 

para la investigación de la colonización. De acuerdo con F. Cubides, “Molano 

no solo ha mostrado las posibilidades de la técnica de la entrevista y de las 

historias de vida recompuestas, sino que ha impuesto un lenguaje y ha creado 

escuela”.48 Así lo dan a entender también J. J. González y E. Marulanda: 

Alfredo Molano, a través de su maravillosa obra, nos hizo ver la posibilidad 

de utilizar los testimonios orales para la comprensión del proceso histórico. 

El resultado de este ejercicio es, desde luego, una versión histórica. Pero una 

“versión” que tiene la magia y el encanto del personaje que cuenta la historia, 

tiene el inequívoco sello del protagonista, conocido o ignorado, pero en todo 

caso capaz de convertir la cadena de acontecimientos en historia en ebullición, 

un poco esquiva a los controles epistemológicos de las ciencias sociales, pero 

en cambio tejida a mano, a golpes de experiencias.49

46 P. 14 (énfasis mío).

47 Ibíd.

48 F. Cubides, “Connotaciones metodológicas”, 1999, p. 213.

49 Óp. cit., p. 45.



La puesta en escena 195

Se ha partido del supuesto de que, en palabras de Cubides, la obra de 

Molano logra “expresar la mentalidad que guía la acción de los individuos […] [y] 

a partir de testimonios e historias de vida individuales construir un personaje 

que sea representativo de un actor en la sociedad”.50 Tal vez ello explica la casi 

total ausencia de estudios de tipo etnográico sobre la colonización, a favor de  

la ubicuidad de los relatos testimoniales de los héroes de la frontera.51 El tipo 

de “trabajo de campo” que se usa da cuenta en buena parte de las diferencias de 

percepción. Mientras que para hacer etnografía, normalmente, el investigador 

comparte la vida de una localidad durante un período suiciente para lograr 

sumergirse en el grano de la cotidianidad, lo que puede llegar a tomar años,52 

para el trabajo de tipo de testimonial se requiere un recorrido de tipo lineal 

relativamente rápido, a lo largo de diversas localidades, donde se realizan entre-

vistas con los personajes más visibles o disponibles. En este último esquema 

se reproduce la estructura del “viaje de descubrimiento”.53 El conocimiento del 

objeto de estudio se estructura como la experiencia de un tránsito, de un pasaje. 

Por ello, el “objeto” se aprehende mediante técnicas rápidas de captura, en este 

caso la entrevista, la fotografía, el video, que se producen siempre en relación 

con un relato de viaje. El haber privilegiado este método ha implicado aquí que 

“las estrategias adaptativas, lo rutinario, aquella innumerable gama de eventos 

que no son acontecimientos: la acción cotidiana, resulta opacada por el hecho 

social”.54 Los relatos de Molano, así como los itinerarios de sus expediciones, 

han cumplido de cierta forma, en la tradición de Humboldt, la función de des-

cribir, prescribir y deinir “el hecho social” que merece ser visto y escuchado.

50 Ibíd.

51 Sobra decir que ambos métodos presentan ventajas y problemas. Lo que intento señalar 

aquí es lo signiicativo de que un método en particular se haya visto privilegiado para el 

estudio de un problema especíico.

52 Que permite llegar a realizar lo que Cliford Geertz llama “descripción densa”, thick descrip-

tion, que constituye el eje de la etnografía. Cf. he Interpretation of Cultures, 1973.

53 Término que históricamente ha sido, por lo demás, un eufemismo para viaje de conquista.

54 Tomando prestadas de nuevo las palabras Cubides, óp. cit., 1999, p. 217.



196 Margarita Serje

En su trabajo sobre la colonización de la Sierra Nevada de Santa Marta, 

inanciado por las gobernaciones de los departamentos de La Guajira, Cesar 

y Magdalena, y dirigido a servir de diagnóstico para el diseño de políticas 

públicas,55 Molano caracteriza los colonos de la siguiente manera:

Creemos importante hacer una consideración general sobre el campesino 

que llegó a buscar refugio en la Sierra Nevada. En primer lugar había sido expul-

sado por la fuerza, de su lugar de origen, era un desterrado. Atrás dejaba las leal-

tades en las que había nacido y en buena medida los valores que había respetado. 

Había conocido el rigor de las armas y se había familiarizado con la muerte. 

Esa en cierta medida un hombre nuevo, o por lo menos muy diferente al de 

antes de la violencia. En segundo lugar, llegaba a renunciar su vida como refu-

giado —casi como extranjero— sin tener un centavo en el bolsillo. Traía, sí, el 

conocimiento empírico de la agricultura y sobre todo la ambición de fundarse 

en paz, prosperar y sepultar su pasado. No todos, por lo demás eran víctimas 

directas de la violencia, había también —y no pocos— victimarios: asesinos, reos, 

bandidos. Pero eso no importa. Para unos y otros la Sierra era la oportunidad de 

comenzar de cero. Esa condición les aportó un valor peculiar para afrontar las 

diicultades y seguir adelante (p. 20, énfasis mío).

Más adelante airma que “la violencia en el interior del país creó un colono 

‘sin Dios, ni Rey, ni Ley’, familiarizado con la violencia y dispuesto a usarla para 

alcanzar sus metas. Las organizaciones de colonos nacieron de la violencia 

y la prolongaron en la Sierra como medio de acción social” (p. 51). Cabe pre-

guntarse si cualquier parecido con el discurso del virrey es mera coincidencia. 

Finalmente, concluye:

Los colonos de la sierra nacieron de la violencia y vivieron en la violencia; su 

reacción a la bancarrota era y es proclive a la utilización de la violencia. Esto no 

es una simple reacción, es un medio de acción legitimado por su condición, por 

los intereses que se le oponen, por el Estado. No puede, ni sabe evadirla. Tiene 

55 “Recuento analítico de la colonización en la Sierra Nevada de Santa Marta”, 1988. Este tra-

bajo se dirigió en particular al PNR (Plan Nacional de Rehabilitación) y al Consejo Regional 

de Planiicación de la Costa Caribe (Corpes).



La puesta en escena 197

—además— la experiencia para organizarla y ejercerla socialmente. La guerrilla 

tiene pues una puerta abierta.56 

El presupuesto de Molano de que “los colonos de frontera entonces, son 

gente proclive a tomar las armas, [que] sólo creen en ellas porque no conocen 

otra forma de relación política”,57 se explica, puesto que “el resentimiento, el 

odio, la rabia contenida ante la violencia ejercida contra [ellos] por las institu-

ciones, generan, necesariamente, violencia. El colono se niega a aceptar, aunque 

a veces deba hacerlo, el despojo; y en esa negación se gesta su reacción contra 

las instituciones y los hombres que las gobiernan. Por esta razón, los colonos 

aceptan, acatan y deienden la guerrilla”.58 De cierta manera, su visón contrasta 

con otras caracterizaciones, como la de Cubides, Mora y Jaramillo, para quienes 

los colonos constituyen “un tipo de agrupación comunitaria de base territorial, 

que en nuestro país se ha denominado la vereda. Así la vereda constituirá para 

Colombia la menor unidad antropogeográica”,59 para concluir que “desde un 

punto de vista organizativo, aquellas unidades que parten de la realidad socio 

geográica de la vereda, poseerían seguramente un basamento más profundo 

que puede fundamentarse en la historia común y en la constitución de lazos 

comunitarios intensos y duraderos, situación que puede ser garantía de una 

efectiva movilización e interacción colectivas”.60

Molano apunta en sus relatos a la denuncia de las condiciones que están en 

la base del conlicto que confrontan los colonos, cuando describe, en boca de 

sus narradores icticios, la economía de la colonización: 

Pero poco a poco se analizó que las cosechas decaían: iban de mal en peor 

y las rastrojeras ya no necesitaban tres años sino cinco para dar la base o más, 

56 Ibíd., énfasis mío.

57 “Colonización y violencia”, citado por C. LeGrand, óp. cit., p. 18.

58 Óp. cit., 1994, p. 40.

59 Cubides et ál., óp. cit., p. 62.

60 Ibíd., p. 95.



198 Margarita Serje

quién sabe cuántos años. Y así cada vez era menos lo que la tierra daba después 

de la ilusión. La tierra no se libraba sola. Por eso había que meterle ganado o 

abrir más descumbre. Sin embargo a uno lo jodía no sólo la tierra de día en 

día peor, sino los comerciantes. Si uno vendía en la inca le pagaban como les 

daba la gana y allá uno solo no tiene defensa. Entonces vendimos en el pueblo 

pero eso salía casi que peor: el empaque, el lete de las bestias hasta el puerto, 

la pasada del Ariari, el lete del camión hasta Granada. Cuando uno llegaba al 

pueblo, todo el mundo llegaba al pueblo: los comerciantes se amangualaban 

y tas!, llevaba uno del bulto. Tenía que dar el precio que ellos tenían porque 

no había reverso. Después se cogía una platica y como todos comprábamos al 

tiempo, la remesa ya era a otro precio. Para la cosecha de año y para la traviesa 

los comerciantes siempre suben los precios: saben que uno va, madrugan y dios 

les ayuda. Uno llega a desayunar y los otros ya han almorzado.61

Estas condiciones están en la base del ciclo migración-colonización-  

conlicto-migración, que es generador de violencia, debido a los continuos con-

lictos entre colonos y grandes ganaderos, a la incapacidad del Estado, alineado 

con los terratenientes y comerciantes, y a la inluencia de las guerrillas, que 

deienden los intereses del campesino contra los hacendados. De acuerdo con 

Molano, encerrado en este ciclo, el colono “es proclive” a responder con violen-

cia y a apoyar la guerrilla: 

Un buen día fue apareciendo la otra ley, la ley de los muchachos, la de las 

guerrillas. La primera vez que nosotros los vimos fue hace como unos dos años. 

Llegaron una tardecita. Creímos que era la tropa pero cuando vimos mujeres 

se nos hizo raro. Entonces ellos se dieron cuenta de que nosotros los habíamos 

pillado y nos explicaron que eran de la guerrilla, que eran el ejército del pueblo, 

que estaban luchando por la patria, que buscaban era la libertad, que estaban 

en contra de tanta miseria, de tanta necesidad, en contra de tanto crimen que 

se cometía y de tanta arbitrariedad que había.62

61 1989, p. 215.

62 Óp. cit., 1989, p. 284.



La puesta en escena 199

La asociación colonización-guerrilla se asume con un carácter casi esen-

cial. C. M. Ortiz, en su trabajo sobre la colonización de Urabá, airma, por 

ejemplo, que “son muy importantes las tradiciones culturales, [tanto] como los 

imaginarios que se transmiten de generación en generación a través de los pro-

cesos de socialización del niño y del joven: entre ellas esencialmente la tradi-

ción de rebeldía contra el gobierno, sin importar tanto qué gobierno especíico, 

y más particularmente, la de rebeldía guerrillera”.63

La historia oral de la colonización forjada por Molano, además de cen-

trarse en la gesta guerrillera, destaca el desarraigo de sus protagonistas y su 

ilegalidad. El juego de asociaciones que hace contribuye, paradójicamente, a 

transformar su “empatía con el pueblo trabajador” en un factor de su criminali-

zación. La imagen que aparece en la carátula de su libro Selva adentro lo resume 

bien: muestra la sombra amenazante que proyectaría un hombre con sombrero 

campesino, armado con un machete y un fusil, sobre el mapa del Caquetá y del 

Vaupés (ig. 10). 

Fig. 10. Portada del libro Selva adentro, Alfredo Molano, 1987 

63 Óp. cit., p. 110.



200 Margarita Serje

Esa misma imagen provocadora se esconde tras la retórica de su libro 

Siguiendo el corte: relatos de guerras y de tierras.64 Aquí Molano presenta seis rela-

tos. El primero es la historia del “Tuerto Giraldo”, uno de los protagonistas de  

las guerrillas del Llano, ésa sí contada por él mismo. La transcripción directa 

de la voz del protagonista, en este caso, va seguida de cinco relatos construidos 

a partir de la imputación. Esta yuxtaposición impone de entrada un efecto de 

realidad al conjunto del libro. Este efecto se profundiza con el uso del mismo 

tono y lenguaje con el que se transcribe la vida del Tuerto en los demás rela-

tos, así como el ritmo y la densidad de la narración. Otro factor que multiplica 

el efecto de realidad es el hecho de que a través de los narradores icticios de 

los últimos cinco relatos, se da continuidad a las historias del Tuerto: en estos 

relatos se enfatizan muchos de los hechos que éste narra, complementando las 

biografías y los grandes hechos de los héroes de la guerrilla del Llano. Los “gue-

rreros” constituyen el eje que cruza y uniica todos los relatos. Continuamente 

se insertan páginas que amplían el tema:

[…] en el año 56 llegó a San José Aljure. Venía derrotado de Villavieja, Huila. 

Había fracasado también en el Caquetá y quería refugiarse en el Guaviare. Era 

muy inquieto y vanidoso. Como no quiso entregarse cuando le tocaba, tenía 

que seguir en guerra. Era más bien alto, de bigote. Tenía los ojos rayados y vivía 

muy nervioso. Llegó de la serranía donde tenía ganado. Aquí lo ayudaban y lo 

respetaban mucho porque era capitán y era bravo.65

El abanico de los protagonistas de los relatos es diciente: el Tuerto Giraldo, 

aserrador, endeudador de indios, capitán de la guerrilla liberal del Llano; un 

sobrino de Juan de la Cruz Varela, otro líder de la guerrilla, quien cuenta la 

travesía de las columnas de marcha; un cauchero y comerciante de ganado; 

la esposa del patrón, que, más que su vida, narra la del marido: un aventurero 

que se mete de colono del programa de colonización organizado por radio en el 

64 Según consta en la presentación de este libro, el trabajo de campo y la publicación de este 

texto fueron también inanciados por dos entidades públicas de planiicación: Dainco y 

CorpoAraracuara.

65 P. 195.



La puesta en escena 201

Guaviare; un esmeraldero, cómplice de la Policía en negocios ilícitos de armas, 

curandero, comerciante en San José en plena iebre de la coca del Guaviare; y, 

inalmente, un andariego rebuscador que recorre la Amazonía trabajando en 

todo el ciclo de la droga: caletero (que cuida las caletas o lugares donde se alma-

cena y se esconde la mercancía ilícita), químico (que trabaja en el procesamiento 

químico de la hoja de coca para transformarla en cocaína), raspachín (que raspa 

o cosecha la hoja de coca), capsulador (el que empaca la coca encapsulándola 

en bolitas plásticas para ser tragada por las mulas, o personas encargadas de 

transportarla). Cada uno de estos personajes podría responder a la descripción 

que hace de sí mismo uno de ellos: son todos “gente curtida en las andanzas”.

Las historias se caracterizan, como la vida del Tuerto, por su densidad. Cada 

una de las vidas que se narran se multiplica, pues los narradores introducen las 

andanzas de otros personajes, creando un caleidoscopio de múltiples aventuras 

superpuestas. Los personajes ilustran bien los componentes de la que Molano 

considera como una estructura social favorable para las economías ilegales, los 

que constituyen la base de “una cultura donde lo ilícito es legítimo porque la 

acción del Estado parece detenerse en el piedemonte”:66 la proclividad a la vio-

lencia, la familiaridad con las armas, la tradición del tráico por fuera de la ley 

y el callejón sin salida que representa la economía campesina en las zonas de 

frontera a la merced de comerciantes, terratenientes y el Estado. “Una cultura, 

unas formas de organización y una infraestructura que se adaptó rentablemente 

a la producción y comercialización”67 de cultivos como la marihuana, la coca o la 

amapola. 

Los intrincados relatos de Molano multiplican, invariablemente, los ele-

mentos clásicos del mito de la frontera, incluso con el toque de realismo mágico 

necesario para recrear la mistiicación de lo salvaje. En ciertos relatos le da un 

carácter fantasmagórico a la narración, a la manera de Arturo Cova, el protago-

nista de La vorágine, quien cuenta sus desventuras consumido por las iebres y la 

alucinación. La candileja que guía a uno de sus narradores en su recorrido por  

el Llano en una noche en que vaga perdido, que es al tiempo un recorrido  

por sus memorias de la travesía del Tolima al Duda: 

66 Óp. cit., 1988, p. 51.

67 Ibíd.



202 Margarita Serje

Cuando uno está solo siente temor de otro cristiano, así lo esté buscando. Uno 

quiere encontrarse con otro cuando está perdido, pero cuando se topa con alguien 

siente que desfallece por dentro. Me fui acercando a las voces, pero no eran voces, 

eran como ruidos de gente: eran muchos hombres. No sé cuantos. No podía con-

tarlos porque eran muchos. Estaban en ila y andaban, uno detrás de otro, vestidos 

de blanco y con la cara tapada. Ahora sí estoy muerto —pensé—: son las almas.68

La multiplicidad de los relatos contribuye a la creación de esta atmósfera: 

en ellos aparecen varias páginas sobre el legendario bandolero conocido como 

El Siete Colores, del que el narrador dice que “fue ante todo un hombre valeroso 

y derecho. Si le tocó matar fue porque se vio obligado”; se cuentan los diversos 

episodios del capitán Cuervo Araoz, quien en compañía de seis reos del penal 

de Acacías, en el piedemonte, abre, prácticamente a mano, una trocha para 

vehículos hasta Mitú, en el Vaupés; o la historia del proyecto impulsado por 

Radio Capital, “anunciando la colonización de El Retorno y haciéndole fama al 

Guaviare”. Se cuentan también las historias de las iebres: las del paludismo y las 

del caucho, la madera, la marimba o la coca; el tigrilleo (la caza y tráico de pie-

les de tigre), la cacería en los Llanos y la selva; las masacres, muertes, y embos-

cadas de los chulavitas; los bombardeos y planes de rehabilitación del Gobierno; 

la guerra con el Perú; las compañías caucheras y petroleras; el endeude, la plata 

maldita de la coca, el boleteo; la Violencia y el Nueve de Abril, la lucha del colono 

con la selva, los evangélicos, la fumigación, la ley de la guerrilla. 

Este proceso de estetización de los personajes de la frontera no se aleja en 

gran medida de los “tipos” del siglo XIX. Expresa las formas emblemáticas en las 

que se basa su identiicación, es decir, las formas a través de las cuales se repre-

senta de manera abstracta e ideográica la proyección de la que son objeto. Los 

indígenas aparecen también aquí como parte de esta espectralidad, representa-

dos a través de los ojos de los colonos de Molano: 

El indio no necesita del blanco, pero el blanco sí necesitaba del indio y por eso 

lo corrompía y lo mataba. Cosas. Cosas. El guayuco lo hacían con ibra de palo; para 

cazar tenían lechas y mil trampas. El indio es muy ingenioso. Como es mitad animal 

68 Ibíd., p. 138.



La puesta en escena 203

y mitad humano, sabe cómo son los animales, qué les gusta, cómo piensan y cómo 

caen; y como también es inteligente, hace las mañas bien hechas, con la cabeza.69

El caleidoscopio de experiencias que selecciona Molano ejempliica bien 

los fenómenos que se han visto deinidos como los problemas centrales en los 

que se enfocan los estudios sobre los frentes de colonización, las fronteras agrí-

colas. Darío Fajardo hace una buena síntesis de lo que para esta vertiente de los 

estudios regionales constituye el hecho social: 

[…] la característica de frontera abierta […], converge con un caudaloso y 

heterogéneo torrente social, compuesto por individuos, familias y comunida-

des, que de una u otra forma se han constituido en herederos de las anteriores 

experiencias de colonización […] allí están entonces las tradiciones de los sin-

dicatos agrarios de los decenios del 30 y el 40 y la disciplina que hizo posible las 

marchas de La Galilea, el Sumapaz y el Duda, también los compadrazgos de los 

mineros de Muzo y Coscuez, entroncados con la organización del narcotráico, 

así como las tradiciones de las guerrillas de paz y las vindictas anticachiporros, 

que continúan entrelazadas a muerte con los viejos guerrilleros comunistas.70

Los campos minados

Un teniente del ejército hace las veces de guía turístico por un lugar que de  

verdad sería un destino ideal para unas vacaciones, por la vegetación exuberante y 

por la paz que se respira, si no fuera por la tensión de pisar donde no se debe  

o ser atacados por los guerrilleros que merodean por la zona dejando minas.  

A continuación viene el plato fuerte del tur [sic]: la destrucción masiva con cargas de 

dinamita de algunas zonas densamente minadas, las explosiones son  

aplastantes, retumban en medio de la espesa vegetación.71

69 Ibíd., p. 186.

70 D. Fajardo, óp. cit., p. 59.

71 “Pisando la muerte”, en revista Semana (Bogotá), Núm. 100, 20 de mayo de 1995, p. 18. 



204 Margarita Serje

A pesar de que la oposición entre lo urbano y lo rural es una oposición 

icticia,72 en los años recientes se ha consolidado en el sentido común una 

representación que hace énfasis en la separación entre los cascos urbanos y sus 

alrededores, donde reinan el orden y el control impuestos por el Estado, y las 

zonas rojas sembradas de minas, escenario de enfrentamientos armados, suje-

tos a la disputa por los diversos grupos armados ilegales: se acerca cada vez 

más a la manera en que en la antigüedad romana se distinguía entre la ciudad, 

donde reinaban el orden y la pax romana, y los espacios salvajes. En los medios 

masivos de comunicación se sintetiza claramente la manera en que se concep-

tualiza esta oposición.

En septiembre de 2001 apareció en el diario El Tiempo una serie de cró-

nicas sobre el Putumayo escritas por Álvaro Sierra,73 que son un buen resu-

men de ello. La serie se abre con dos entrevistas a los Señores de la Guerra. 

Una con “Enrique”, el comandante del Bloque Sur de las Autodefensas Unidas 

de Colombia (AUC), mejor conocidas como los paramilitares o “paras”; la otra, 

con “Martín Corena”, comandante del Frente 48 de las FARC. Sierra comienza 

comentando que:

[…] para ver la guerra no hay que ir a Macedonia o a Chechenia. Basta viajar 

a Putumayo, una región que debía colgar un letrero que dijera: Bienvenido al 

País de Verdad. Los pocos días que llevaba en el departamento productor de 

casi la mitad de la coca del mundo, según su gobernador, habían bastado para 

ver a eufemismos oiciales como “conlicto” y “orden público” languidecer ante 

la realidad sin cuartel que viven las 300.000 almas que lo pueblan.

De los “paras” cuenta que se “han regado como una mancha de petróleo, 

por todo el occidente del departamento, donde están los pueblos, las carrete-

ras, el oleoducto y buena parte de los cultivos de coca, desde que se determinó, 

después de las marchas cocaleras de 1996, constituir un Bloque Sur”. Los des-

cribe diciendo que “se les nota que son profesionales de la guerra: atléticos, no 

72 Como lo han ilustrado, entre otros, R. Williams, he Country and the City, 1976, o W. Cronon, 

Nature’s Metropolis: Chicago and the Great West, 1992.

73 “Los ‘señores de la guerra’”, 23-09-01; “Pobre Putumayo”, 24-19-01, y “Las crisis de la coca”.



La puesta en escena 205

demasiado jóvenes, silenciosos y dispuestos a lo que sea”. Dice que se autodei-

nen como el “Estado ilegal donde el Estado no tiene presencia”. Describe tam-

bién las reglas sociales que imponen en la zona que él llama el para-Putumayo, 

las “que pueden ser drásticas”. Cuenta también que “los paras dicen tener un 

hospital donde regalan droga y atienden pacientes, y participar de las cosas 

de la política local, como ayudar a arreglar calles o hacer festivales. Cobran 

‘impuestos’ al gramaje a campesinos cocaleros y compradores y al comercio: 

más bajos, según dicen, que los que exigía la guerrilla”.

De su viaje a Piñuña Negro, “la capital de las FARC en el Putumayo”, cuenta 

que “no se veía ni un solo camulado deambulando, pero algunos campesinos 

lucían curiosamente uniformes: todos llevaban sus botas pantaneras relucien-

tes, el pelo al rape y amplias camisas por fuera del pantalón (después verii-

qué que ocultaban la pistola que todos llevaban al cinto)”. Más abajo anota que 

“30 horas de espera, al ritmo campesino característico de las FARC” sirvieron 

para “un atisbo a la otra sociedad del Putumayo, en donde manda la guerrilla”: 

la manera como los guerrilleros, “menudos, jóvenes y de aspecto campesino”, 

administran justicia, dirimen pleitos y cobran impuestos a los comisionistas, 

los compradores de coca de los narcos. Sierra concluye preguntándose: “Cuánto 

hay de miedo y cuánto de apoyo real entre la población respecto a los grupos 

armados con los que cohabita, es difícil decirlo. De cada pueblo o vereda cuelga 

una etiqueta que marca a todos sus habitantes, sin distingos, para el otro grupo, 

como potenciales colaboradores del enemigo”. 

El estado de cosas en la zona que retratan las crónicas es claro. Parte de que 

en “la realidad que vive esta triste frontera: poco de nuevo ha añadido la moder-

nidad al siglo XVII en el Putumayo”, la que se mide en términos de las nece-

sidades elementales: la interconexión eléctrica, el sistema de salud, el déicit  

de vivienda, agua potable. Parece ser que entre el poco desarrollo que se ve, 

está la reluciente lancha en la que viajan por el río los Médicos sin Fronteras, a 

quienes la gente ha bautizado “Guardianes de la Bahía”.74 Frente a ello, el Estado 

“prometiendo luchar en dos frentes: contra siglos de olvido y abandono y contra 

el único negocio que a muchos en el Putumayo les ha dado la posibilidad negada 

a tantos colombianos de ascender socialmente, la coca”. Los proyectos del 

74 Se reiere a la serie de televisión norteamericana Baywatch.



206 Margarita Serje

Estado se resumen en el Plan Colombia: “Además de la ofensiva militar contra 

la coca, este va a representar una masiva inversión en la región”: tres carreteras 

que ligarán a Putumayo con Ecuador y con el resto de Colombia, programas de  

sustitución voluntaria de cultivos (los que le dan a cada familia dos millones 

de pesos [equivalentes a 1000 euros] en ayuda alimentaria para iniciar un pro-

yecto productivo), asistencia humanitaria y obras para la paz. Y, en palabras de 

uno de los funcionarios citados: “además de las inversiones en infraestructura y 

volver al Putumayo la vía panamericana, hay que hacer la zona atractiva para el 

capital; si no éste vuelve y sale”. 

El reto para el Estado en el Putumayo, de acuerdo con Sierra, está “entre 

estas dos apuestas, la de recuperarlo para Colombia o conquistarlo deinitiva-

mente contra el establecimiento”. Aparentemente, la opción será la segunda, 

pues en las crónicas se enfatiza repetidamente la incapacidad del Estado para 

invertir los recursos y adelantar los proyectos, además del clima de descon-

ianza que reina: “un especialista del Ministerio del Medio Ambiente opina que 

todos irmaron los pactos [de erradicación voluntaria de cultivos ilícitos] para  

ganar tiempo: el gobierno para prepararse para la guerra y los campesinos  

para parar un poco la ofensiva fumigadora y prepararse a sembrar en otra parte”. 

Las crónicas de Sierra resumen, pues, las características del mundo de la 

frontera como enemigo discursivo: producto de una proyección que lo repre-

senta, lo produce, lo implica y lo sustenta discursivamente haciendo énfasis en 

todo aquello que implica caos, desorden y barbarie. Hace énfasis exactamente 

en los mismos componentes de la realidad de estas regiones, en los que se cen-

tran los estudios regionales: los grandes protagonistas son los “actores arma-

dos”. A ellos no sólo se dedica el mayor número de páginas, sino que su voz es la 

que se destaca por encima de las otras. De igual manera, en repetidas alusiones, 

se asocia al campesino de las fronteras con las FARC. Por ejemplo, en la des-

cripción ambigua de los personajes que deambulan por Piñuña Negro, donde 

los campesinos portan camisas largas para ocultar las armas, se los muestra o 

como guerrilleros o por lo menos como “gente proclive a la violencia”. Los habi-

tantes del pueblo se muestran de una manera incierta, pues aunque Sierra se 

pregunta hasta dónde apoyan los grupos armados, de todas maneras considera 

que la disyuntiva está en que pueden ser “conquistados deinitivamente contra 

el establecimiento”. 



La puesta en escena 207

En las crónicas de Sierra, aparte de las entrevistas con los Señores de la 

Guerra y con los funcionarios públicos, se presentan tres personajes del pue-

blo: Miguel, un comisionista, comprador de base de coca, a través de quien se 

nos presentan los pormenores del negocio y la crisis por la que atraviesa en la 

actualidad; “Paleto”, un raspachín, recolector de hoja de coca, del que se narran 

las aventuras que lo llevan de vendedor de paletas a inquero, gracias al dinero 

de la coca; y Graciela, una viuda de la guerra que cuenta cómo “todo me lo ha 

dado la coquita”. Los habitantes del Putumayo se ven silenciados e invisibili-

zados no sólo tras el protagonismo de los dos problemas de orden público: el 

de los actores armados y la coca, sino también detrás de la representación que 

marca el género de los relatos de aventureros andariegos que retoma Molano 

para contar la Historia Oral de las fronteras. A la gente sólo se la ve en función 

de estos hitos. Esta representación ha sido, sin embargo, desaiada por los mis-

mos putumayenses. 

María Clemencia Ramírez, en su libro sobre el movimiento de los campesi-

nos cocaleros que tuvo lugar en el Putumayo en 1996, el mismo que, según las 

crónicas de Sierra, dio origen a la creación del Bloque Sur de las AUC, señala la 

manera en que:

Esta percepción de denigración, negación e invisibilidad atraviesa el dis-

curso cultural y político que se tiene sobre la región. Ser señalado como colono 

cocalero se convierte en una categoría excluyente, que genera resentimiento 

por cuanto a los campesinos se les adscribe una identidad negativa como gente 

al margen de la ley y, como tal, no se les otorga un lugar dentro de la sociedad 

legal; peor aún, cuando se les reconoce un lugar se les rotula o categoriza como 

auxiliares de la guerrilla y, como tales, son objeto de violencia sistemática. 

Por otra parte, el señalamiento por parte del gobierno central de la región del 

Putumayo y de la baja bota caucana como zona roja es algo que para los líderes 

de la región se convierte en causa de la ausencia del estado, porque los funcio-

narios públicos o los políticos, nacionales y regionales, tienen miedo de ir a la 

zona, por su violencia.75 

75 Entre la guerrilla y el Estado: el movimiento cocalero. Identidad y ciudadanía en el Putumayo y 

la Baja Bota caucana, 2002, p. 150.



208 Margarita Serje

Cuenta también cómo, en respuesta, los campesinos fueron atacados por la  

fuerza pública, y cómo la violación de sus derechos fue legitimada mediante 

la penalización de los campesinos al considerarlos como parte de los carteles, 

incluido “el cartel de las FARC”. Sin embargo, María Clemencia Ramírez muestra 

también de manera contundente que en esas marchas los campesinos “cuestio-

nan el señalamiento y la estigmatización que se hace de ellos como personas al  

margen de la ley, migrantes que buscan fortuna fácil —antes que personas que 

buscan mejorar su vida, como ellos lo expresan—, faltos de identidad, sin nin-

gún arraigo en la región amazónica y siempre con el interés individual de bene-

iciarse para regresar a sus lugares de origen”.76 Y añade: “en este contexto de 

desconocimiento o reconocimiento distorsionado de los habitantes del Putumayo, 

Caquetá y Guaviare por parte del estado central, la principal demanda de los 

cocaleros era la de ser reconocidos como habitantes de la región, interesados 

en su desarrollo. Por tanto, exigían que se les oyera y tuviera en cuenta cuando 

se trataran los problemas de su región, tales como la erradicación de la coca”.77

La carta de los campesinos de la vereda Villanueva en la jurisdicción de 

Mayoyoque (Putumayo), que M. C. Ramírez transcribe, resume bien la situación: 

Señores de Corpoamazonia, defensoría del pueblo, agricultura, cómo vamos a 

sobrevivir los campesinos si el gobierno todo nos fumiga; con los cultivos ilicitos, 

tamvién nos fumiga los lícitos. Practicamente nos encontramos padeciendo de 

hambre. Nuestros pastos han sido fumigados junto con el plátano, la yuca, el maíz, 

el arroz. Nosotros los campesinos lo que queremos es aserle entender al gobierno que 

como ustedes tamvien somos humanos que tamvien somos colombianos, que como 

ustedes tamvien tenemos hijos. La pequeña diferencia que ay entre sus hijos y los 

nuestros es que de sus hijos nunca escucharán decir tengo hambre como nosotros 

escuchamos a menudo de los nuestros despues de la fumigación y lo único que 

podemos responder la cruda verdad: que el Gobierno con todo acabó.78

76 P. 128.

77 P. 149 (énfasis mío).

78 Carta dirigida a la Defensoría del Pueblo, 26 de julio de 1998. Transcripción ortográica 

original, p. 150 (énfasis mío).



La puesta en escena 209

Este fuerte reclamo de reconocimiento por parte de los cocaleros de que 

“somos también colombianos y humanos”, en primera instancia se presenta 

como una reacción a la estigmatización que relega al campesino al ámbito de 

lo no colombiano, de lo no humano, es decir, de lo salvaje. Lo excluye así del 

ámbito de una nación que se quiere civilizada. Del “pueblo de poetas” de José 

María Samper. Y suscita al mismo tiempo una pregunta: ¿se lo debe entender 

como un reclamo para lograr la intervención de ese mismo Estado —el gobierno 

que con todo acabó— responsable de la situación? ¿O acaso, ante la fatalidad 

irreversible de su existencia, se reclama un Estado ideal? O, como dijo un poeta, 

“ni lo uno, ni lo otro, sino todo lo contrario”.

De todas maneras, tres años después, en las mencionadas crónicas de Sierra 

sobre el Putumayo, aparece la consabida frase: “por primera vez un gobierno 

planea multimillonarias inversiones en esa región”, el ángel que se aparece con 

cada programa del Estado. El sentido de la redención lo resume el epígrafe de 

una de las fotografías que ilustra el “Pobre Putumayo”. Debajo de una imagen 

del desconchado puerto, con sus planchones, chalupas y canoas, airma: “El 

río Putumayo que marca parte de la frontera sur de Colombia, ha visto pasar 

muchas bonanzas que no han traído la civilización”. En esta inocente frase se 

resume el juego de la proyección. Aquí se revela el sentido de los relatos, cróni-

cas y estudios por medio de los cuales ésta se expresa. Revela el sentido con el 

que se construye su denuncia.

Tanto las crónicas de Sierra como de los relatos de Molano buscan denun-

ciar la incapacidad y la violencia de las prácticas a través de las cuales el Estado 

nacional y sus agentes (por acción u omisión) ponen en marcha el proyecto de 

integración territorial y de articulación de estas regiones a la economía nacio-

nal. No se ponen en tela de juicio los presupuestos básicos que hacen ver como 

necesaria la imposición de la lógica de la economía moderna (ya sea en su ver-

sión de derecha o de izquierda) a todos las sociedades y lugares del planeta. No 

se cuestiona la categorización colonial que se establece para ello sobre sus suje-

tos, sean negros o indios o colonos, como seres carentes e inacabados; invisibili-

zándolos tras representaciones estereotipadas y banalizantes; ni la noción de la  

historia que otorga superioridad a una supuesta sociedad mayor, que justiica  

la empresa de ocupación territorial en nombre de la integración, y el dominio 

económico y social en nombre del desarrollo. Lo que este tipo de denuncia 



210 Margarita Serje

pone en tela de juicio, de manera invisible a sí misma, es, de nuevo, la forma 

que asume la empresa civilizadora. Se denuncian los medios y la ineicacia que 

obstaculizan llegar al verdadero desarrollo, al logro de los altos objetivos del 

proyecto civilizador. Se denuncia todo aquello que se opone a que Puerto Asís 

aparezca en las fotos como una de las prósperas ciudades del Orinoco cons-

truidas con las manos de hombres libres con las que soñaba Humboldt o que 

nuestra democracia se parezca a la de Francia, como lo quisiera Ortiz, todo ello 

a nombre de los grupos urbanos. 

Como en la leyenda negra, el componente de la denuncia que ha tenido y 

sigue teniendo mayor resonancia es la “fascinación [por] la guerra, su especta-

cularidad, sus hechos y sus protagonistas”.79 En varios sentidos se reitera en ella 

la misma retórica que destaca las iguras de los victimarios sobre las víctimas 

al darles todo el protagonismo a los actores armados. Se multiplica de manera 

engañosa el juego de la ilegalidad y la legalidad al romantizar y estetizar los 

hechos y biografías de los héroes de la frontera. Se asocia el sentido de resis-

tencia, de rebelión y de subversión de la búsqueda de una nueva vida en las 

fronteras, bien sea con el proyecto de los actores armados o con el de los car-

teles de la droga. Por ello, la denuncia termina convirtiéndose en un factor de  

su criminalización. Pero, sobre todo, consuma un nuevo acto de negación,  

de no reconocimiento de la realidad cotidiana, social y política de estos grupos 

sociales. En ello se justiica la necesidad de ejercer control y tutelaje sobre los 

grupos de colonos o afrocolombianos, o de “indios bravos”, o de cualquiera de 

las poblaciones locales. La denuncia termina legitimando la intervención mili-

tar, social y económica en la vida de estos grupos.

Por último, la denuncia implícita en los relatos de la rebeldía y la resisten-

cia funciona también como un dispositivo para consolidar el proceso de pro-

yección en la conciencia misma de los habitantes. Se convierte en uno de los 

mecanismos más eicaces de interiorización de una serie de elementos negati-

vos como principio básico de la identidad de los mismos grupos que romantiza 

y estetiza. Esta conciencia negativa se construye a partir del reconocimiento 

de su forma de vida como ilegal y desarraigada, como “pobre” e incluso mise-

rable, carente y vergonzosa o, como lo resalta María Clemencia Ramírez, como 

79 En palabras de F. Cubides, óp. cit., 1999, p. 219.



La puesta en escena 211

lo sucio y lo oscuro. Aunque hay un desafío al estigma del colono como guerri-

llero o como “narco”; la tendencia (tanto en los estudios regionales como en el 

sentido común) a enfatizar y a veces a celebrar la experiencia de resistencia  

de estos grupos, la ha reducido a la lógica de los actores armados, impidiendo de 

esta manera que sus reivindicaciones se inserten en lo político. La única salida 

concreta que implica esta dinámica para los grupos objeto de esta representa-

ción, es la de abrazar la identidad de pobres, marginales o carentes, incluso por 

conveniencia estratégica. La reivindicación de este tipo de identidad negativa 

es quizá la única posibilidad para muchas poblaciones de relacionarse con el 

proyecto del Estado y sus propuestas económicas y políticas. En ella se legitima 

la necesidad de extender la empresa económica colonial-moderna para que se 

pueda consumar su cobertura ilimitada sobre el planeta, cada vez más allá, en 

los vastos territorios llenos de riquezas ignotas. Paradójicamente, en esta línea 

de denuncia, la ideología colonial-moderna encuentra una expresión cada vez 

más eicaz. Finalmente, esa construcción negativa basada en el desorden, la 

deshumanización, la violencia, la amenaza, o simplemente en la miseria y el 

atraso, fue la condición de posibilidad de “la civilización”, como ahora lo es del 

“desarrollo”. 





iii
Escenas cotidianas en los confines de la nación





215

6. El paraíso fantasma

—Sire, ya te he hablado de todas las ciudades que conozco.

—Sólo falta una de la que no hablas jamás.

Marco Polo inclinó la cabeza.

—Venecia —dijo el Khan.

Marco sonrió.

—Y ¿de cuál otra crees que te he venido hablando?

Italo Calvino, Las ciudades invisibles

En Cien años de soledad se narra cómo José Arcadio Buendía, a la cabeza 

de un grupo de peregrinos, emprendió la temeraria travesía de la Sierra Nevada 

buscando el mar por el occidente hacia una tierra que nadie les había prome-

tido, para inalmente fundar Macondo. Allí, “Una mañana después de casi dos 

años fueron los primeros mortales que vieron la vertiente occidental de la sie-

rra. Desde la cumbre nublada contemplaron la inmensa llanura acuática de la 

Ciénaga Grande, explayada hasta el otro lado del mundo, pero nunca encon-

traron el mar”. José Arcadio decide fundar Macondo después de haber soñado, 

como Humboldt, “que en aquel lugar se levantaba una ciudad ruidosa con casas 

de paredes de espejo”. Así, “al día siguiente convenció a sus hombres de que 

nunca encontrarían el mar. Les ordenó derribar los árboles para hacer un claro 

junto al río, en el lugar más fresco de la orilla, y allí fundaron la aldea”.1 El pueblo 

1 G. García Márquez, Cien años de soledad, 1982, p. 25.



216 Margarita Serje

nace como fruto de la revelación y el sueño de un hombre obstinado. Fue pro-

ducto de una empresa delirante e improbable y de un ímpetu inquebrantable 

capaz de enfrentarse a todos los obstáculos. Macondo surge, pues, en medio 

del sopor de una naturaleza hostil e inverosímil, aislado en su soledad: “en el 

mundo están ocurriendo cosas increíbles —le decía [José Arcadio] a Úrsula— 

ahí mismo, al otro lado del río, hay toda clase de aparatos mágicos, mientras 

que aquí seguimos viviendo como burros”. De modo que decide también aco-

meter la empresa de conectarse con el mundo: “No faltó quien lo considerara 

víctima de algún extraño sortilegio. Pero hasta los más convencidos de su locura 

abandonaron trabajo y familias para seguirlo, cuando se echó al hombro sus 

herramientas de desmontar y pidió el concurso de todos para poner a Macondo 

en contacto con los grandes inventos”. Pero sólo lograron conirmar así que 

Macondo estaba condenado al aislamiento, cercado por las barreras insalvables 

de una geografía agreste y desconocida, que García Márquez nos muestra por 

medio de imágenes alucinantes: 

El suelo se volvió blando y húmedo como la ceniza volcánica, y la vegeta-

ción fue cada vez más insidiosa y se hicieron cada vez más lejanos los gritos de 

los pájaros y la bullaranga de los monos, y el mundo se volvió triste para siem-

pre. Los hombres de la expedición se sintieron abrumados por sus recuerdos 

más antiguos en aquel paraíso de humedad y silencio, anterior al pecado origi-

nal, donde las botas se hundían en pozos de aceites humeantes y los machetes 

destrozaban lirios sangrientos y salamandras doradas. Durante una semana 

casi sin hablar, avanzaron como sonámbulos por un universo de pesadumbre, 

alumbrados apenas por una reverberación de insectos luminosos y con los pul-

mones agobiados por un sofocante olor a sangre. No podían regresar porque la 

trocha que iban abriendo a su paso se volvía a cerrar en poco tiempo, con una 

vegetación nueva que casi veían crecer ante sus ojos.2

A pesar de los sacriicios y penalidades sin cuento, muchos seguirían los 

pasos de José Arcadio a través de las selvas en busca de algún designio febril, 

pues la seducción de la aventura y la promesa de la inmensidad de los territorios 

2 Ibíd., p. 15.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 217

“vírgenes” donde construir un “mundo nuevo” van a marcar la relación de la 

nación con “los más desiertos, salvajes y menos habitados y conocidos”3 terri-

torios de la República. Los entonces llamados “baldíos de la nación”. Estos 

territorios míticos que, según Codazzi, para mediados del siglo XIX abarcaban 

aproximadamente el 75% del territorio colombiano,4 constituyen desde enton-

ces el país que no alcanza a caber en el mapa:

Clavado está ante mis ojos el mapa de Colombia, ancho y hermoso como un 

plano estelar, articulado por las cordilleras excelsas, cruzado por una red prodi-

giosa de carreteras y ferrocarriles, con inos puntos rojos por donde se abrazan 

los territorios, con raudas lechas de oro que indican los itinerarios de la tierra y 

el aire, henchido de ciudades, prolíico de aldeas y factorías, poblado de humanos 

enjambres de riqueza y cultura. Pero en vano busco en el mapa de Colombia el 

solar fronterizo donde moran las melancólicas tribus del Margüa y del Oirá [...]. 

Para el geógrafo mezquino abstraído en el universo estelar, nada signiica este trozo 

de selva y de llanura, adonde no llega el caudaloso rumor de la Patria remota. Apenas 

si conocemos, a fuerza de sentirlas próximas y vitales, las ciudades donde naci-

mos, las capitales visibles de donde irradia la energía de la República, las caudalosas 

corrientes por donde se desenvuelven la economía y la cultura. Pero a medida que la 

línea espacial se aleja de los muros urbanos, la vista se obscurece y opaca, como si 

el interés geográico perdiera su eicacia más allá del luminoso horizonte. Tomad 

como ejemplo esas soleadas regiones del Sarare, arcas de inagotable riqueza, 

reservas de energía, fuente copiosa de posibilidades futuras. Si os preguntáis qué 

cosa es el Sarare se os dirá que es un país lejanísimo, con una fauna primordial, 

donde residen unas tribus morenas, armadas de envenenados dardos.5

El territorio de la nación, idealmente trazado en mapas fantasmas —como 

éste que describe L. A. Páez en la introducción a un estudio sobre las selvas del  

3 En palabras de Agustín Codazzi, Viaje de la Comisión Corográica por el territorio del Caquetá, 

1857, 1996, p. 151.

4 Cf. Catherine LeGrand, 1988, óp. cit., p. 21.

5 L. E. Páez, “La geografía desconocida”, 1956, pp. 23-24 (énfasis mío).



218 Margarita Serje

Sarare—, se ve desgarrado de la misma manera que el mapa del emperador des-

crito por Borges: por las fuerzas de la intemperie de aquellos “trozos de selvas y 

llanuras” adonde “el rumor de la Patria remota” no llega. El espacio real de estos 

territorios, que desborda el ámbito de la cartografía, hace evidente la manera 

en que allí se va desdibujando el orden que deine nación: “la energía de la 

República, las corrientes por donde se desenvuelven la economía y la cultura”. 

La misma preocupación trasnocha a Arturo Cova en La vorágine, al imaginar la 

suerte que podría correr la carta en la que denuncia la situación del Putumayo 

a las autoridades: 

De juro que si bajan hasta Manaos, nuestro Cónsul, al leer mi carta, repli-

cará que su valimiento y jurisdicción no alcanzan a esas latitudes, o lo que es lo 

mismo, que no es colombiano sino para contados sitios del país. Tal vez, al escu-

char la relación de don Clemente, extienda sobre la mesa aquel mapa costoso, 

aparatoso, mentiroso y deicientísimo que trazó la Oicina de Longitudes de 

Bogotá, y le responda tras de prolija indagación: “¡Aquí no iguran ríos de esos 

nombres! Quizás pertenezcan a Venezuela. Diríjase usted a Ciudad Bolívar”. 

Y, muy campante, seguirá atrincherado en su estupidez, porque a esta pobre 

patria no la conocen sus propios hijos, ni siquiera sus geógrafos.6 

Ambos textos hacen evidentes dos aspectos de la extraña relación a la 

que da pie la noción de la nación como un territorio que sería el ámbito de 

su existencia, no sólo geográica sino institucional —la República—; donde la 

una depende de la otra. El primero de ellos es el círculo vicioso según el cual 

la República, es decir, el imperio de la ley, no existe en aquellos lugares invisi-

bles para el “costoso, aparatoso, mentiroso y deicientísimo” mapa oicial de la 

Oicina de Longitudes de Bogotá, que debe ser el mismo que tiene Páez ante sus 

ojos. Pero, en la medida en que no haya presencia del orden institucional, “vali-

miento y jurisdicción”, estos lugares no pueden ser incorporados al geo-cuerpo 

de la nación. Por otra parte, este matrimonio tiene implícita la metáfora de la 

nación como “patria”, a la que, en este caso, no conocen “ni sus propios hijos”. Se 

muestra aquí un segundo aspecto de esta relación, el del sentido patriarcal de  

6 J. E. Rivera, óp. cit., p. 245 (énfasis mío).



Escenas cotidianas en los confines de la nación 219

“la República al servicio de todos”. Esta relación de protección, de cuidado, de 

atención, que la patria teóricamente debe a sus hijos, se ve totalmente rever-

tida en estos “lejanísimos países”. Pues si bien la patria no irradia hacia ellos 

la “energía de la República”, se espera, en cambio, que de allí se irradien hacia 

las capitales los bienes de sus “arcas de inagotable riqueza, reservas de energía, 

fuente copiosa de posibilidades futuras”. La relación se centra en todo aquello 

que debe dársele a la patria, en lo que está allí disponible para ser apropiado y 

explotado por ella.

Así, al lado de la proyección de las imágenes de terror que moldean con los 

propios miedos, horrores y pesadillas los territorios salvajes, se crea una segunda 

lógica, en la que se revierten estos papeles: los habitantes y paisajes de estos 

territorios se conciben como dispuestos y disponibles para satisfacer las nece-

sidades y el deseo de la madre-patria que busca incorporarlos. En esta iniciativa 

de articulación e incorporación no existe el reconocimiento de que las socieda-

des que habitan las lejanas y apartadas regiones nacionales puedan aspirar a 

nada diferente a aquello a lo que aspira la sociedad urbana: “las capitales visi-

bles de donde irradia la energía de la República, las caudalosas corrientes por 

donde se desenvuelven la economía y la cultura”. Es inconcebible la noción de  

que el Estado, queriendo incorporar y articular estas regiones a la nación, deba, 

para lograrlo, satisfacer otros designios distintos de los que impone la puesta 

en marcha de un proyecto político que haga posible una economía nacional. La 

República avanza convencida de que sólo mediante la consumación de sus pre-

tensiones expansionistas podrá ocupar el lugar que le ha sido prometido en el 

mundo, llegando al in al podio de las naciones desarrolladas, más evoluciona-

das y civilizadas. Esta avanzada la delega el Estado en empresas que tienen un 

vehículo mítico: las gestas de los idealistas, ambiciosos, aventureros, resentidos 

e iluminados que siguen un designio febril que guía sus espíritus emprende-

dores hacia la promesa de un mundo prodigioso. Como José Arcadio Buendía, 

muchos siguen las trochas y los ríos para no tener que emprender el camino 

de regreso que sólo puede conducirlos a su pasado: buscan fundar o encontrar 

un mundo nuevo; la fama o la fortuna en los lugares remotos donde rigen otras 

lógicas. Los protagonistas temerarios de estas aventuras visionarias, así como 

sus gestas, están forjados por una estructura mítica a partir de la cual es posible 

desenredar los hilos con los que se teje la trama de la reversión. 



220 Margarita Serje

La selva escoge a sus hijos

La historia de Julián Gil Torres, “un hombre de leyenda, que luego de haber 

hecho contacto con una tribu hasta hoy desconocida desapareció en el cora-

zón de la selva”, es un buen ejemplo del paradigma del aventurero visionario. 

Los hechos a los que debe su celebridad, tal como fueron recogidos en un libro 

que ha sido objeto de varias ediciones, Perdido en el Amazonas (1998),7 suce-

dieron a comienzos de los años setenta. Tuvieron lugar en el río Caquetá y sus 

aluentes, en la zona de La Pedrera. El relato central fue realizado por Efraín 

Gil, hermano del protagonista, quien de entrada, al presentar a Julián, pone de 

relieve su rasgo originario: “Navegaba sin rumbo ijo, sin premura de ninguna 

clase. Para Julián la verdadera independencia sólo existía en la selva. Allí tenía 

todo un mundo para andar, sin que nadie le preguntara de dónde venía o para 

dónde iba. Siempre consideró que en un territorio de más de medio millón de 

kilómetros cuadrados, como es la Amazonía colombiana, el hombre tenía que 

ser diferente. Es decir ser libre” [49]. De acuerdo con su hermano, “era un hom-

bre de mucha iniciativa, un hombre independiente, pero a la vez un rebelde de 

tiempo completo”. 

Gil llega al Amazonas como marinero y a la selva como castigo por indisci-

plina. Había sido trasladado a “un puesto miserable, aislado del resto del mundo 

y en el cual la escasez de alimentos, el calor sofocante y la nube de mosquitos y 

enfermedades tropicales parecían el calabozo apropiado para él”. Su estadía allí 

marcó su destino: recorrió inmensas distancias de selva, y aprendió a conocer 

sus secretos, estableció contactos con colonos, mestizos e indígenas. Llegó a 

adquirir fama por su pericia. Según el testimonio de un oicial de la Armada, 

Gil gozaba de una “extraordinaria fama de rumbero. Rumbero en la selva, es 

el hombre superdotado para orientarse dentro de ella, para caminar jornadas 

interminables de veinte días, un mes, dos meses sin detenerse y Gil era conocido 

7 Su autor, G. Castro Caycedo, aclara que “esta no es una novela sino un reportaje logrado 

después de ocho meses de investigación sobre un caso de la vida real sucedido en nuestros 

días. No se han cambiado nombres de personas ni lugares y se conservan situaciones y 

fechas, tal como lo relataron los protagonistas frente a una grabadora y como aparecen 

en archivos oiciales”. Las referencias a esta obra en esta sección indican sólo la página y 

aparecen entre corchetes [ ].



Escenas cotidianas en los confines de la nación 221

en Colombia, en la banda ecuatoriana y en la peruana como un gran rumbero” 

[45]. Contaban los suboiciales y oiciales que lo conocieron por esa época que 

“llegó a convertirse hasta en partera de aquella franja selvática y olvidada del 

resto del país”, llegando incluso a organizar a los civiles (indígenas y colonos) 

para que en caso de necesidad prestaran ayuda al puesto militar. Eso le valió el 

traslado a la base de Puerto Leguízamo, sobre el Putumayo. “En ese momento 

Julián comenzaba sin embargo a aborrecer el servicio con su carga de sumisión 

a decenas de superiores. Decía que se había acostumbrado a ser autónomo en el 

mando, a realizar las cosas sin que nadie se las ordenara [...] comenzaba a tener 

problemas, a cometer faltas graves como agredir a sus compañeros, hasta que 

un buen día resolvió pedir la baja y se quedó deinitivamente en la selva” [46].

Se dedicó inicialmente a ser cacharrero, “una mezcla de comerciante con 

gitano que recorre en bote, de arriba abajo, millares de kilómetros de río sin 

parar”, llevando mercancías varias: cacharrerías. Tenía sueños y aspiraciones 

febriles. Su espíritu emprendedor imaginaba proyectos colosales. Se había dado 

cuenta de que 

[…] en la Amazonía las tierras no tienen precio como en los valles y las mon-

tañas del occidente del país. En cambio los brazos sí. Se trata de una lucha en 

la que no hay alternativa diferente a adueñarse de la fuerza de trabajo a como 

dé lugar, o a bajar la cabeza y entregarse a producir riqueza para un patrón. 

Ésta ha sido la ley desde el siglo pasado cuando comenzaron a entrar en estas 

inmensas selvas los mestizos del interior. Lo hicieron los grandes caucheros 

peruanos, colombianos y brasileños. Lo hizo también mi general Rafael Reyes, 

presidente de la República, tratante de indios y esclavista en el sur” [48]. 

Se empecinó por ello, según su hermano, en “la colonización”: “soñaba con 

poder, con la fundación de un gran poblado, con descubrir tribus de indios des-

conocidos para convertirse en su dios” [49]. Uno de sus delirantes proyectos era 

fundar un poblado más grande que La Pedrera. 

Para ello debía “abrir completamente la zona”, es decir, ser amo de indíge-

nas, amarrando su fuerza de trabajo con mercancías. Así, “los primeros pasos 

fueron dados con base en endeudar indios con la mercancía que tenía entre su 

canoa. El endeude consiste en darles por adelantado telas, linternas, artículos 



222 Margarita Serje

raros para ellos. A cambio se les exige que paguen con trabajo. Uno ija los pre-

cios de los artículos y a la vez los jornales del indio” [50]. Los hermanos Gil mon-

tan una sociedad para establecer el negocio: “Establecimos los precios que nos 

dieran una ganancia de ciento por ciento […] en estos territorios es mal negocio 

vender y el secreto del éxito está en hacer canje por productos de la selva” [64]: 

por pieles, caucho y animales vivos como tigrillo y tigres: “los pagábamos a 150 

pesos la unidad y luego en puerto Julián los vendía a 1.500 pesos cada uno: diez 

veces más su precio” [81]. O por amarrar el trabajo de los indios. Así, fueron 

“abriendo” los ríos disputándoselos a otros patrones, como en el caso del Mirití 

Paraná: “Cuando [Gil] fue por primera vez a esa zona, los indios andaban con 

guayuco. Ahora sus mujeres andan con vestidos de nylon llevados por él, zapa-

tos de tacón, sostenes. Tal vez lo único que no había entrado fue las medias de 

seda. Julián les enseñaba a usar todo eso... fue un proceso rápido [...] la era del 

transistor en esa zona empezó con Julián. Él les llevó los radios y luego man-

tuvo el control de las baterías: un buen negocio” [156]. “Julián les iaba buenas 

cantidades para endeudarlos, y una vez lo logró —porque no es labor difícil—, 

se apoyó en el propio Corregidor, quien obligó a mucha gente a pagarle con tra-

bajo” [157]. Para aprovechar esa abundante fuente de trabajo Gil “escogió” una 

enorme propiedad en un punto equidistante entre dos centros de importancia 

en la selva: la colonia penal de Araracuara y La Pedrera. “La tierra escogida por 

él estaba sobre la desembocadura del río Cahuinarí en el Caquetá, un monstruo 

de más de un kilómetro de ancho” [50]. 

Así, a lo largo de los ríos consiguió indios para que derribaran selva y abrie-

ran campos de labranza y extensos pastizales. Quería levantar allí “una especie 

de fuerte no en el sentido de guerra, sino como un símbolo del poder con que 

soñaba” [92]. Construyó una vivienda, a la manera de las barracas de las cau-

cherías, según la descripción: de dos pisos, hecha toda en maderas inas de la 

región, techada con palma tejida por el arte de los indios, levantada sobre pilo-

tes para tener una baranda desde donde dar órdenes y mantener la distancia 

social, con una bodega en la planta baja. La casa de Cahuinarí iba a servir de 

almacén y de sede para su imperio. Cuando terminó la construcción del gran 

barracón, “inició la de varias casitas a su alrededor. Quería formar allí mismo un 

pueblo indígena y comenzó trazando calles y dejando espacio para un parque. 

En uno de sus viajes a Bogotá llevó semillas de naranjo, aguacate, limón, piña, 



Escenas cotidianas en los confines de la nación 223

caña de azúcar, cinco variedades de pastos de las cuales la que más utilizó fue 

la trencilla que es el que más se opone a la entrada de maleza, y sembró todo 

esto en sus ochenta hectáreas” [93]. “Además de las sementeras y de los árboles 

frutales les hizo a los indios campos deportivos, quiso sacarlos de su ambiente 

y darles otro modo de vida, pero le pagaron mal porque se le picuriaron” (se le 

escaparon). “Su plan era sacarles jugo dentro de lo correcto” [94] (énfasis mío). 

Quizá por ello, uno de los narradores anota que “aquí no es posible conseguir 

un indígena leal, salvo raras excepciones. Pero además, creen que todo lo que el 

blanco hace por ellos es por obligación. En esta relación no hay ni un gramo de 

desinterés” [161]. 

Varios años después de haber iniciado la empresa de “abrir la zona”, Gil 

tuvo noticias de una tribu ubicada en un área hasta ahora desconocida. A pesar 

de que se decía que era una tribu “brava y comegente”, se obstinó por un nuevo 

proyecto, el de construir una trocha monumental de casi doscientos kilómetros 

de largo en plena selva, para permitir a los comerciantes colombianos un paso 

al abrigo de la aduana brasilera, que se apropiaba arbitrariamente de las mer-

cancías de todo el que pasara por los ríos de la región. Al tiempo, lograría “abrir” 

una zona virgen y convertirla en lo que él vislumbraba como futuro centro de 

abastecimiento de pieles exclusivo para los hermanos Gil, en un momento en 

que éstas comenzaban a verse agotadas. Sin embargo, Gil había confesado a 

Natividad Santana Uitoto, la indígena con la que vivía y tenía tres hijos,8 que “en 

el fondo éste era un motivo para buscar una tribu desconocida, la tribu aquella 

de la cual hasta ella misma le había hablado muchas veces. Quería adueñarse de  

esos indios, hacerse su jefe. Era el sueño obsesivo de Julián” [19] “—Estoy deci-

dido a coger esa tribu, a hacerme el dueño, a ponerla a trabajar para mí—”, 

repetía [173]. Era una empresa que, según sus cálculos, tomaría unos cinco años 

con unos cincuenta indios. “—¿Para qué cree hermano que me gasté años allá 

dentro llevándoles coloretes y sostenes? Ellos me deben mucho dinero y llegó 

la hora de cobrar” [169]. 

8 Cabe señalar aquí que desde las épocas de Oliverio Cabrera, propietario de Campoamor, 

el campamento cauchero que existió hasta los años treinta en el río Mirití, los principales 

patrones de la región tienen mujer indígena, lo que les facilita “asegurarse la propiedad” de 

su tribu. Como novia formal, Gil tenía en Leticia a una mujer blanca, Edelmira, de la que 

decía que “es la única mujer que nos va a sacar de la selva” [94-95]. 



224 Margarita Serje

Gil se lanza a la empresa con su usual tenacidad. Durante veinticuatro 

meses logra descuajar noventa kilómetros de selva en línea recta: “la trocha 

tenía un ancho de cuatro metros en los cuales habían sido talados desde árbo-

les milenarios y gigantescos hasta la planta más pequeña”. Decide entonces 

suspender los trabajos para buscar apoyo de las autoridades. Después de un 

año de gestiones en Leticia para concluir la trocha, logra de la Comisaría del 

Amazonas la poco generosa suma de diez mil pesos y un contrato donde se 

habla de la trocha de doscientos kilómetros. A pesar de las advertencias de su 

hermano, quien le insiste: “—¿Para qué se va a meter usted en esa zona vedada? 

Todas las tribus circunvecinas concuerdan en decir que no se internan allí por-

que hay indio bravo que come gente—” [173], no da el brazo a torcer con la 

trocha. Hasta que un día, dos de los indios que trabajaban para él llegan a avisar 

que Julián Gil había caído en poder de los indios bravos. 

El inal de la historia es lamentable. La comisión de rescate, que cuenta con 

mayor apoyo de las autoridades del que se dio para la construcción de la trocha, 

no encuentra rastros de Gil. Se topa en cambio con la maloca de la tribu desco-

nocida. Allí, en medio de un oscuro evento, masacran a varios indígenas, entre 

ellos, mujeres y niños [217 y ss.]. Regresan a La Pedrera con una familia indígena 

a la que retienen prisionera, “como protección” [246]. En calidad de rehenes, 

los indígenas son exhibidos como animales de circo en el puesto militar de La 

Pedrera, donde sufren toda clase de vejaciones y enfermedades. Despiertan el 

interés de la prensa y de los curas del internado misional de La Pedrera, adonde 

son trasladados unos meses más tarde. Los frailes catalanes tratan de aprender 

su idioma, y en medio de los debates sobre qué hacer con ellos, aparece en La 

Pedrera un periodista francés, Ives Guy Bergués. Según un testimonio, éste “dijo 

que era etnólogo, antropólogo, que mucho cuidado con él porque la embajada 

de Francia estaba pendiente de lo que le pasara y que a cualquier problema 

ellos responderían acusándonos ante el presidente de la República. También 

dijo que su periódico se vendía en todo el mundo y que si le hacían algo o no 

le ayudaban, Colombia quedaría muy mal, en cambio que si le colaboraban 

podía hacer que La Pedrera se convirtiera en centro mundial de la antropología” 

[274]. El francés se enfrenta con los curas y las autoridades, y después de una 

serie de enfrentamientos y de cartas que van y vienen entre La Pedrera, París y 

Bogotá, la narración termina cuando éste “quedó con el camino abierto. Unos 



Escenas cotidianas en los confines de la nación 225

días después partió para la manigua en compañía de la familia indígena” [281]. 

De Gil no se vuelve a saber más. El hermano resuelve darlo por perdido y decide 

irse para siempre de la selva. El inal deja la duda sobre si lo devoró la manigua, 

como a Arturo Cova, el antihéroe de La vorágine, o si lo devoraron los “indios 

bravos”. 

A partir de la historia de Gil se pueden caracterizar los aventureros-visio-

narios. Una de sus características centrales es su calidad de “hombre libre” que 

encuentra en el mundo salvaje el ámbito para ejercer la libertad, su libertad indi-

vidual. Se trata de un individuo que basa su identidad en una libertad entendida 

como práctica de la errancia, la búsqueda y la exploración de nuevos horizon-

tes. Ello remite a otra de sus características: su marginalidad con respecto a las 

normas establecidas, a la estructura social dominante. Se trata de individuos 

que saben que sólo pueden obtener reconocimiento y estatus, precisamente, 

por fuera de los cánones y de las vías establecidas. Únicamente construyéndose 

un ámbito propio podrán llegar donde la normalidad social les impide hacerlo. 

Ello es posible en la medida en que se trata de individuos que se destacan por su 

astucia, su sagacidad y, de cierta manera, su picardía. Su especialidad es saber 

moverse simultáneamente de manera formal e informal, de manera normal e 

irregular, tanto en el ámbito oicial como en el extraoicial. Tienen la capacidad 

de ser a un mismo tiempo iniciados, bricoleurs y maquisards, maestros de lo que 

llamamos en Colombia el rebusque. Ese carácter particular les permite jugar 

con el orden establecido, moverse en el umbral entre lo legal y lo ilegal e incluso 

inventar nuevas legalidades.

Son personajes carismáticos, y en la base de ese carisma está precisamente 

la fuerza irracional de los sueños y aspiraciones que los guían. La locura des-

proporcionada de sus quimeras es la condición de posibilidad de su capacidad 

de gestión y de liderazgo. Andan en pos de fantasmas que prometen de alguna 

manera la salvación, la suya propia, y a veces la de los otros, la del mundo, o 

la de la humanidad. O bien, pretenden fundar un mundo como piensan que el 

mundo debe ser, o se empeñan en ver en lo que encuentran todo cuanto quisie-

ran que el mundo fuera. Guiados por un fantasma, van en pos de la utopía. 

Lejos de ir desprendidos de todo cálculo material, estos aventureros-visio-

narios elaboran los proyectos más desatinados como posibilidades inmediatas, 

teniendo en cuenta cálculos racionales sobre costos y plazos; pues, como lo es 



226 Margarita Serje

para Gil, la “apertura” al mundo salvaje signiica controlar y poseer material-

mente lo que éste representa. Tienen la capacidad de acumular los conocimien-

tos prácticos del mundo en que se mueven, que van recogiendo a lo largo de 

su errancia aventurera. Así, son personajes situados en el umbral entre varios 

ámbitos: el mundo urbano y los designios de la economía moderna de mercado, 

el mundo fantasma del mito y la utopía y la vida cotidiana de los mundos “salva-

jes” que tratan de aprehender y acaparar. Actúan a menudo como mediadores 

entre ellos, al interpelarlos a todos. En más de un sentido, viven en una frontera 

múltiple entre diversas realidades.

La faceta central de la identidad de los aventureros-visionarios se cons-

truye con base en su empresa de apropiación. Deben su celebridad al éxito o 

el fracaso de su gesta por poseer ya sea bienes materiales: reliquias y tesoros;  

o el prometido beneicio de empresas visionarias, o un acervo de saberes: sabe-

res esotéricos o perdidos o en vías de desaparición, o todos los anteriores. La 

romantización de estos aventureros-visionarios los aproxima de cierta forma a 

las iguras de los verdugos que protagonizan la leyenda negra, donde cada perro 

igura con su nombre, en la medida en que su protagonismo contribuye una vez 

más a la negación y a la invisibilización de realidades que sólo son vistas y con-

cebidas a través de su deseo.

Y, precisamente, el objeto de deseo que dispara la odisea de Julián Gil pone 

en primer plano una imagen colonial, cuya obstinada persistencia no deja de 

ser sorprendente: la de los “indios bravos comegente”. El salvaje caníbal, nacido 

en la Europa medieval,9 se caracteriza por su bestialidad, antropofagia y anar-

quía. Estos tres rasgos fundamentales lo deinen como infrahumano. Como 

opuesto al principio de humanidad con el que se ha creado —y aclamado— la 

conciencia que Europa —y, por extensión, Occidente— tiene de sí misma. 

Ya desde la temprana Edad Media se habían forjado las gentes que Colón 

iba a encontrar, siglos después, en América: las amazonas, célebres mujeres 

guerreras sin marido; los cinocéfalos, medio bestias de quienes se decía que 

9 R. Bartra, óp. cit., señala que “el salvaje es un hombre europeo [...], es un ingrediente origi-

nal y fundamental de la cultura occidental” (p. 13); “creado para responder las preguntas 

del hombre civilizado” (p. 189) “expresión del contrapunteo entre la naturaleza y la cultura, 

cada época elabora su hombre salvaje, con sus peculiaridades distintivas” (p. 192). 



Escenas cotidianas en los confines de la nación 227

hablaban con ladridos; y los andrófagos, que se alimentaban de carne humana.10 

Algunas de ellas habían nacido en la antigua Grecia: las “razas monstruosas” de 

Plinio. Acechaban al mundo judeocristiano tras las iguras inieles de moros y 

paganos. Uno de los más conspicuos personajes forjado por las pesadillas cris-

tianas era la criatura salvaje de los bosques, considerada por san Agustín como 

descendiente del cruce de Caín con la raza de gigantes originarios, de ahí que 

fueran herederos de la rebeldía del uno y de la piel oscura de los otros.11 El sal-

vaje de los bosques era peludo, bruto, sin habla, y con un apetito sexual desafo-

rado, en particular, las hembras. Por ser medio animal, comparte con ellos los 

secretos del bosque. Se lo compara con varios animales salvajes, en particular 

con el simio, que para el siglo XVI se asociaba en Europa con el demonio, la  

lascivia y la brutalidad.12 Pero, probablemente, el atributo más poderoso de 

la salvajería de esta criatura es su canibalismo. Es el signo que marca su exclu-

sión del ámbito de la civilización e, incluso, de la plena humanidad. Surge de la 

certeza que se tenía en la Edad Media de que dos de las expresiones centrales 

de bestialidad eran la desnudez y el alimentarse de cosas crudas. Ello, sumado 

a la idea de comer como metáfora sexual, tuvo como resultado la conjunción de 

sodomía y canibalismo, cuyo fascinante horror ha sido objeto de un interés que, 

como señala A. Padgen, ha rayado en la obsesión.13 Obsesión que no sólo llega 

a América, África, Asia y Oceanía, a bordo siempre de los “viajes de descubri-

miento”, sino hasta nuestros días. Su larga sombra no ha dejado de opacar con 

tenacidad a pueblos que, más que ser amenazantes, están amenazados.

Desde el comienzo de la ocupación colonial en América, en la caracteriza-

ción de los indios se reproducen estas imágenes. Así describe fray Pedro Simón 

al indio americano en general: “Comían carne humana [...] eran sodomíticos [...] 

10 G. Jahoda, óp. cit., transcribe un texto del obispo de Bremen en el siglo IX, donde se descri-

ben estos personajes. Cf. p. 2.

11 Cf. Jahoda, óp. cit., p. 5; H. White, Tropics of Discourse, 1978, p. 161.

12 Jahoda contrasta esta imagen con la que el simio tiene en la tradición japonesa, donde es 

considerado como mediador entre las divinidades y los humanos, dotado de poderes cura-

tivos. Ibíd., p. 7.

13 Cf. A. Padgen, he Fall of Natural Man, 1982; European Encounters with the New World, 1993. 



228 Margarita Serje

ninguna justicia había entre ellos [...] andaban desnudos y no tenían vergüenza; 

eran como asnos abobados, alocados e insensatos [...] no guardaban fe ni orden, 

ni guardaban lealtad maridos a mujeres ni mujeres a maridos, eran hechice-

ros, cobardes, sucios como puercos. Comían piojos, arañas y gusanos crudos 

[...]”.14 El tema de la antropofagia, como lo han señalado diversos autores, fue el 

que más atención recibió en las crónicas españolas coloniales y ha sido objeto 

de numerosas polémicas, que no viene al caso repasar. Ha terminado siendo 

asociado, como los señala Ch. Caillavet, “a grupos étnicos ‘salvajes’, asentados 

en un hábitat de selva tropical y clima cálido e integrados en una organización 

sociopolítica simple”.15 

A lo largo de toda la ocupación colonial, los indios bravos, atrincherados 

en las selvas, se oponen a los “indios mansos”, es decir, los indios “reducidos”, 

sometidos al orden y a los intereses coloniales. En las relaciones de mando de 

los virreyes de la Nueva Granada, los indios bravos eran invariablemente los que 

estaban en pie de guerra, oponiendo resistencia armada, y se los caracteriza 

como bárbaros, ieros, crueles y péridos. A partir de entonces, toda forma de 

resistencia al orden urbano colonial-moderno se ha visto convertida en barba-

rie y delincuencia. La obcecada instrumentalidad de este estereotipo ha tenido 

larga duración. 

La igura del salvaje caníbal subyace a nuestra conciencia. Ha representado, 

a lo largo de la historia de la nación, su lado sucio y oscuro. Durante quinien-

tos años ha dado cuenta de nuestra supuesta inferioridad, incapacidad y violen-

cia constitutivas. Se ha visto privilegiada como explicación, no únicamente en 

el sentido común. Tanto los historiadores coloniales —todos ellos españoles—  

como los políticos-geógrafos del siglo XIX —todos ellos criollos—, como sus des-

cendientes intelectuales, han encontrado la explicación de los males de la patria, 

particularmente, de la violencia, en “nuestros ancestros aborígenes sanguinarios 

y atroces”, hasta bien entrado el siglo XX. Incluyen, entre otros, a Miguel Jiménez 

López, en 1916; Laureano Gómez, en 1928; Luis López de Mesa, en 1939; Armando 

Solano, en 1949; Enrique Gutiérrez Anzola, en 1962; Carlos Mejía Gutiérrez, 

14 Óp. cit., 1, p. 114.

15 Óp. cit., p. 103 (énfasis mío).



Escenas cotidianas en los confines de la nación 229

en 1973,16 o Alejo Vargas, en 1992. He aquí el salvaje como arquetipo del Otro 

desprovisto de toda humanidad, dispuesto para satisfacer nuestra necesidad pri-

maria de descargar todo lo que se opone a nuestra pureza, todo lo repugnante y 

mancillado17 que llevamos dentro: el Otro como alcantarilla. Hubo que esperar 

hasta mediados de siglo para que con el movimiento intelectual y artístico de Los 

Bachués comenzara a reivindicar positivamente lo indígena.18 

La función procaz que tiene la imagen del “indio bravo-comegente” de jus-

tiicar y legitimar su transformación en seres desechables —úselo y bótelo—, ni 

siquiera necesita ser evocada por parte del narrador de la historia de Julián Gil. 

Ser amo de indios o negros salvajes es apenas natural. La inseguridad y el miedo 

con que se perciben son razón obvia para que se los trate sin misericordia. Por 

ello, la comisión que fue a rescatar a Gil procedió a matar sin mayores preámbu-

los. Una situación similar a la que se vivía en medio del horror de los siringales, 

en las épocas de las casas caucheras, como la de Arana o la de Funes: “Estaban 

enfermos de la imaginación y veían por todas partes ataques de los indios, con-

juraciones, traiciones, sublevaciones, etc.; para salvar estos cataclismos fantás-

ticos, para defenderse y no sucumbir, mataban y mataban sin compasión”.19

Estaban enfermos de la imaginación. Por lo demás, la historia de Gil habla 

por sí misma. Pone de presente una empresa ejemplar, que aquí aparece en una 

dimensión casi caricatural. La fuerza irracional de un sueño sirve de ocasión y  

de condición para impulsar el orden racional y rapaz de la economía moderna de  

mercado y sus saberes, a través de los cuales se encuentra la salvación.  

En este caso, la salvación personal que representa acaparar poder y fortuna. 

16 Cf. J. Urueña, “La idea de la heterogeneidad racial en el pensamiento político colombiano”, 

1994; J. F. Bolaños, óp. cit., pp. 30 y ss.; Z. Pedraza, “El debate eugenésico: una visión de la 

modernidad en Colombia”, 1997; C. Uribe Celis, Los años veinte en Colombia, 1991.

17 En el sentido que propone Mary Douglas, Purity and Danger, 1966: como una categoría 

rechazada que pone en juego todo el sistema de orden, aquello que no debe incluirse si se 

quiere mantenerlo.

18 Cf. R. Pineda Camacho, “La reivindicación del indio en el pensamiento social colombiano, 

1850-1950”, 1984.

19 Informe de R. Paredes, un juez enviado por el Gobierno a investigar las denuncias del 

Putumayo. Citado por R. Pineda Camacho, óp. cit., 2000, p. 114 (énfasis mío).



230 Margarita Serje

Hay una historia similar detrás de la búsqueda de El Dorado o del inaguantable 

empuje de cualquiera de las iebres y bonanzas depredadoras que han marcado 

la historia de estas “lejanas y apartadas regiones” nacionales. Allí se encuentran 

también los aventureros visionarios, obstinados por lograr su propia utopía —o 

distopía—: el Loco Aguirre, el general Reyes, Fitzcarraldo, Julio César Arana. 

Cada uno de ellos desplegando el mismo ímpetu carismático con el que han 

movido apostolados de todo tipo, desde las empresas misionales hasta la más 

reciente gesta de indigenistas y ambientalistas. 

“Un mapamundi donde no aparezca Utopía no merece siquiera ser visto”: 

Oscar Wilde

James Cliford20 llama la atención respecto a la idea del “individualismo 

posesivo” desarrollada por C. B. Macpherson en su libro he Political heory of 

Possessive Individualism (1962), en el que rastrea hasta el siglo XVII la aparición 

de una identidad propia, de un “sí mismo” como poseedor, como propietario: 

el individuo rodeado de las propiedades y bienes que ha acumulado. Su análi-

sis ilustra cómo un tipo de identidad, ya sea cultural o personal, presupone el 

acto de acumular posesiones, de coleccionarlas en el marco de sistemas arbi-

trarios de valores y de signiicaciones. Basándose en el trabajo de S. Stewart, On 

Longing (1984), señala también que este ímpetu de posesión surge de diversas 

añoranzas: de reconocimiento, de vida interior, de vida espiritual.

Ese afán de posesión, de apropiación, de colección, guiado por la aspiración 

a la totalidad, por la pasión de transformar un fantasma en objetos, en una rea-

lidad tangible, tiene varios arquetipos en la literatura latinoamericana contem-

poránea. Uno de ellos es el viejo profesor de arte que, en El loco de los balcones 

de Mario Vargas Llosa (1993), se propone conservar el patrimonio cultural de 

Lima, recogiendo para salvar de la destrucción los balcones antiguos del casco 

colonial.21 Está también el caso de Bendición Alvarado, la madre del dictador de 

20 Óp. cit., pp. 219 y ss.

21 Como dato curioso, en la presentación del libro se anota que la idea de los balcones la toma 

Vargas Llosa de Humboldt, quién señaló que Lima debía su carácter particular a su paisaje 

de balcones.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 231

El otoño del patriarca de Gabriel García Márquez (1975), que se dedica a hacer 

una colección fabulosa de pájaros —“pollitos pintados de ruiseñores, tucanes 

de oro, guacharacas disfrazadas de pavorreales”— que ameritaría ser incluida 

en la enciclopedia china de Borges; con el in de recrear su antigua vida en el 

campo. Otro ejemplo es el narrador de Los pasos perdidos de Alejo Carpentier 

(1954), quien se aventura en la selva tropical para completar una “galería de 

instrumentos de aborígenes de América”, que tenía como objeto conservarlos, 

salvarlos de la extinción y, al mismo tiempo, demostrar una teoría de la historia, 

a partir del origen de la música en las sociedades primitivas. 

Estas iguras ponen de presente no sólo el carácter fantasmagórico de la 

empresa acometida por cada una, sino el hecho de que todas ellas están bus-

cando, por medio de la apropiación, conservar o reconstruir, o ambos, un 

estado original, ideal. Es aquí donde se hace visible el designio de la reversión: 

sólo se ve, se escoge y se nombra aquello que surge de las quimeras de la imagen 

fantasmagórica que guía la empresa de apropiación. Transforma esa imagen 

fantasma en el nuevo contexto que determina qué se ve, cómo y para qué. 

Pero estas imágenes fantasmagóricas están urdidas con el mismo mate-

rial del que están hechas las utopías. Se formulan en términos utópicos.22 La 

utopía es, parafraseando a L. Wittgenstein, como toda proposición, ante todo 

una imagen. Es una imagen de una clase particular que da forma al sueño —al 

deseo— de un mundo perfecto, a la vez que guía y deine la acción concreta 

sobre la realidad para materializarlo. Se trata, por ello, de una imagen móvil. 

Se propone cada vez a partir de la idea optimista de que es posible mejorar 

el mundo, el entorno, la sociedad y las personas a través de una interven-

ción racional, voluntariamente dirigida. O de que este tipo de intervenciones 

permiten conservar o recuperar los mundos perdidos o a punto de perderse. 

Sus propuestas adoptan la forma de proposiciones aparentemente neutras, 

inocentes y bien intencionadas que se confunden fácilmente con objetivos y 

principios universales y naturales. La realización de las imágenes utópicas se 

22 En la Utopía de homas More, publicada en 1616, se ven plasmadas las pautas que van 

a marcar, en adelante esta línea de pensamiento. Cf. F. Borsi, Architecture et Utopie, 1997; 

F. Manuel y F. Manuel, Utopian hought in the Western World, 1979; J. Georges, Voyages en 

Utopia, 1994; J. Holston, he Modernist City: An Anthropological Critique of Brasilia, 1989; L. T. 

Sargent y R. Schaer, Utopie: la quête de la société idéale en Occident, 2000. 



232 Margarita Serje

ha visto siempre impulsada por la fuerza de sus metáforas y la idealización de 

sus ines. 

Dentro de esta imagen siempre cambiante del mundo ideal hay ciertos  

rasgos que han caracterizado el pensamiento utópico. Contrariamente a lo  

que sugiere el retruécano a partir del que More forjó la palabra —outopos, un 

lugar que no existe, y eutopos, un lugar afortunado—, las utopías siempre tie-

nen lugar. Generalmente, en sitios lejanos a los que se llega en un viaje —en 

un viaje de descubrimiento— se sitúan en mundos nuevos. No hay que olvidar 

que la tradición de la utopía se nutrió de los relatos de viajes de los explorado-

res, misioneros y naturalistas que Europa lanzó a todos los mares. Parten todas 

de la evocación de un mito fundacional —como el de la edad de oro o el de la 

Arcadia—, y en nombre de unos ideales éticos y estéticos —los de Occidente—; 

la utopía prescribe o describe un orden institucional y espacial sistemático y 

racional. La utopía planiica y deine formas ideales para la familia, la comu-

nidad y el gobierno; codiica totalitariamente la vida cotidiana en nombre del 

bien colectivo. Funda ciudades, distribuye funciones, crea minuciosamente 

espacios ordenados. Su premisa básica es que la existencia de este orden físico 

e institucional sería garante, en sí mismo, de la armonía social y natural. 

Esta idea constituye, sin embargo, un supuesto determinista terriblemente 

ingenuo. Por ello, las utopías, en la práctica, terminan pervirtiendo de maneras 

contradictorias los objetivos que se proponen. Se ha ilustrado ampliamente que 

este efecto paradójico se produce, fundamentalmente, porque las propuestas 

utópicas descontextualizan y deshistorizan los procesos sobre los que preten-

den actuar.23 No obstante, más que descontextualizar, la prescripción utópica 

pone en marcha una operación de recontextualización de su objeto, al adjudi-

carle signiicados y valores deinidos y cerrados por su misma lógica ciega. 

El designio de la reversión es el de convertir poblaciones y paisajes en 

materia plástica para la puesta en marcha de proyectos utópicos. Las perso-

nas, animales, plantas y minerales que conforman los territorios salvajes se 

ven reducidos por igual a ser “recursos”, “potenciales”, “reservas”. Son materia 

23 Entre la extensa literatura acerca de los efectos concretos de la puesta en marcha de las 

fórmulas utópicas se destacan: J. Holston, óp. cit.; T. Mitchell, Colonizing Egypt, 1988; P. 

Rabinow, French Modern: Norms and Forms of the Social Environment, 1989; M. Berman, All 

that Is Solid Melts into Air: he Experience of Modernity, 1983.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 233

prima abiertamente disponible para la creación, para la realización de los dis-

tintos fantasmas utópicos de la “sociedad mayor”: generar riqueza, articularse 

a la economía global, civilizar, construir mundos nuevos o conservar mundos 

ideales.

Los huérfanos de la patria

Entre febrero y marzo de 1947 monseñor Miguel Ángel Builes, obispo de 

Santa Rosa de Osos, visitó a los tunebos, hoy mejor conocidos como uwas: “Los 

ví con mis ojos y su mirada y su isonomía y todo su continente retratan el dolor 

por la persecución de que fueron víctimas sus antepasados y lo son ellos toda-

vía: y la penumbra y la profundidad de la selva impenetrable aparece en sus 

pupilas lánguidas y envueltas en sombras. ¡Pobres tunebitos!”.24 Esta referencia 

continua en el relato de monseñor a los “pobres tunebitos hasta ayer irredentos, 

pero que ahora ven la mano del misionero tendida amorosamente para redi-

mirlos y traerlos al tibio regazo de la iglesia de Cristo donde está el amor”, de 

inmediato evoca y da legitimidad (al autorizarla con sus ojos de testigo) a una 

imagen gestada en el marco de la polémica que suscitó la sangrienta conquista 

de América: la del salvaje infantil. 

Para algunos de los participantes en la controversia sobre la naturaleza de 

los indios americanos, como para Las Casas, éstos eran inocentes como niños. 

Para otros, como Cornelius de Pauw, los indios americanos “eran como niños 

idiotas, incurablemente perezosos e incapaces de cualquier progreso mental”.25 

La idea del salvaje-niño, evidentemente, surge de la noción unitaria de la his-

toria, según la cual hay una evolución continua de lo salvaje a lo civilizado 

comparable a la evolución desde la infancia hasta la edad adulta. Se ha seña-

lado extensivamente el hecho de que ello implicó situar a las sociedades indí-

genas en el pasado de la humanidad, atrás en el tiempo.26 Ir donde los pueblos 

 

24 M. A. Builes (Mons.), Por el Sarare, 1947, p. 9.

25 Citado por A. Gerbi, óp. cit., p. 55. 

26 Cf. M. Duchet, óp. cit., 1985; N. homas, Out of Time, 1996.



234 Margarita Serje

primitivos es como viajar en el tiempo: es ir al pasado. Pero es a partir del 

siglo XIX que la imagen del salvaje-infante adquiere cuerpo y se generaliza. 

En particular, a partir de las propuestas del evolucionismo social y los desa-

rrollos de la psicología. Herbert Spencer, en los Principios de Sociología, de 

1877, muestra cómo el salvaje es como un niño, de la misma manera en que 

el niño es un salvaje:

Durante la infancia y la vida en la guardería se da una absorción constante 

de sensaciones y percepciones similar a la que presenta el salvaje [...] los niños 

están siempre imitando la vida de los adultos; de igual manera, los salvajes, 

en medio de sus peculiares ademanes, imitan todo cuanto hacen sus visitan-

tes civilizados. La falta total de capacidad para discriminar los hechos con 

base en su utilidad caracteriza tanto a la mente juvenil como a la mente del 

hombre primitivo [...] la mente del niño, como la del salvaje, comienza a des-

variar rápidamente, de pura extenuación, apenas se ve enfrentada al manejo 

de airmaciones generalizadoras y de sus proposiciones implícitas [...] tanto el 

niño como el salvaje cuentan con muy pocas palabras que tengan un nivel de 

abstracción básico y carecen por completo de un vocabulario de mayor nivel 

abstracto. [...] La extrema credibilidad del niño, similar a la del salvaje, resulta 

indudablemente del hecho de que sus nociones de causalidad y de generalidad 

están muy subdesarrolladas.27

Este tipo de comparaciones dio a la caracterización del salvaje como niño 

un conjunto nuevo de sentidos, que categorizan de una manera nueva al sal-

vaje-infante en relación con su capacidad intelectual. O, más precisamente, con 

su incapacidad intelectual y con todo el conjunto de atributos de carácter que 

se asocia a ella, como la inmadurez, que implica la impulsividad, la emocio-

nalidad, la falta de concentración, los caprichos y berrinches, el gusto por los 

cuentos y las fantasías, la falta de sentido moral, la proclividad al juego y la 

irresponsabilidad. Freud asegura que “la debilidad de las habilidades menta-

les, la carencia de control emocional, la incapacidad para la moderación y el 

sosiego, la inclinación a exceder cada límite en la expresión de emociones y a 

27 Citado por G. Jahoda, óp. cit., p. 135. 



Escenas cotidianas en los confines de la nación 235

desahogarla completamente a través de la acción y otros rasgos similares, son 

relejo inequívoco de la regresión de la actividad mental a una etapa temprana 

como la que encontramos, sin sorpresa, en niños y salvajes”.28 

La asociación niño-salvaje se ha visto generalizada: se puede aplicar a cual-

quier niño o a cualquier salvaje, partiendo del principio implícito según el que 

cuanto más primitivas son las personas, más se parecen entre sí. Se ha visto 

también prolongada a todos aquellos personajes a los que se les atribuyen bajos 

niveles de desarrollo y, por lo tanto, capacidades intelectuales reducidas y ras-

gos infantiles de carácter. Con esta base se ha establecido una homología entre 

niño-salvaje-negro-mujer-clases bajas-sujetos del Tercer Mundo. Constituye 

toda una cadena semántica que apunta a que ninguno de estos personajes es 

realmente coniable ni coherente: todos ellos necesitan ayuda para crecer y 

desarrollarse. Requieren ser controlados, dirigidos, orientados. Puesto que son 

todos incapaces e impredecibles, requieren de la guía y la tutela del padre, evi-

dentemente personiicado en el Hombre, adulto, blanco, letrado y su proyecto 

cultural y económico. 

La historia de la relación de este padre con el niño —y, en realidad, con 

cualquiera de sus homólogos— ha sido una verdadera pesadilla. La idea de  

la infancia feliz y despreocupada ha sido una lagrante mentira a lo largo de la 

historia de Europa. DeMause29 muestra en su historia de la infancia el grado 

de brutalidad al que la educación occidental ha sometido a los niños: “La letra 

con sangre entra”. Detrás de la idealización y la romantización de la infancia se 

esconde una larga historia de abusos, efectivamente comparable a la que han 

sido sometidos los salvajes. DeMause señala que uno de los indicios más claros 

que presenta un niño brutalizado es su permanente solicitud y disposición para 

responder a las necesidades y demandas de los padres. Esta “domesticación” se 

realiza en nombre del amor. “Me duele más a mí”.  

Quizá por ello, lo primero que hace el obispo después de presentarnos a 

los “pobres tunebitos” es mostrarnos tiernas escenas de amor: “Pude ver con 

mis ojos cuatro tunebos [... que] a medio vestir sonríen ante los cariños del Sr. 

28 Group Psychology (1921), citado por Jahoda óp. cit., p. 138.

29 Ph. Ariés, L’enfance et la vie familiale sous l’Ancien Régime, 1960; Ll. DeMause, óp. cit.



236 Margarita Serje

Prefecto y de las Madres Teresitas”.30 Más adelante, “vemos a distancia un grupo 

de tunebos mojicones que nos tienden los brazos y gritan en su lenguaje un 

saludo al Reverendísimo Padre Prefecto. Es que ya ha corrido la fama entre las 

diversas tribus sobre la bondad sin límites de su corazón y el inmenso amor 

que profesa a todos los indígenas de su prefectura y los indígenas le aman”.31 

Monseñor ha venido a ver, con sus ojos, hasta dónde ha llegado el trabajo de la 

Prefectura Apostólica.

Uno de los frutos del trabajo misional que destaca monseñor Builes en el 

Sarare, es “el matrimonio formado por Mariano Eudes Tamarán, descendiente 

directo del cacique Tamarán [que] casó con una blanca [...] [ella] aceptó el 

matrimonio con Tamarán, para buscar la manera de atraer a los tunebos, huidi-

zos y temerosos, al seno del cristianismo. Noble mujer, su gesto heroico tendrá 

un día su premio [...] Esta piadosa mujer que vive de Dios en esa oscura maraña 

me conmovió hondamente”.32 También lo conmueven las “misas, salves, bendi-

ciones, vía crucis: voces tunebas cantaban a Dios en el corazón de la selva. Yo 

sentía escalofrío, me estremecía, ahogábase mi garganta y se humedecían mis 

ojos. Era la Gloria del Sarare, la soñada Tunebia”.33 Sin embargo, esa “soñada 

Tunebia” se encuentra todavía lejos, pues el obispo encuentra que, a pesar 

de tanto amor, “el Tunebo huye y sigue huyendo como sus ancestros. A Santa 

Librada no viene jamás. Tienen miedo”. Concluye entonces que:

[…] el único medio de reducirlos es la fundación de ciudades. Esto hemos pen-

sado y sobre nuestras mulas nos internamos en el puro corazón de la Tunebia. 

Vamos a buscar el lugar para fundar la primera ciudad sarareña [...]. A poco, 

encontramos una explanada ideal ligeramente inclinada que mira a los leja-

nos cañones del Cobaría, del Cobugón y del Arauca, y desde el cual se contem-

pla la extensa cordillera que linda con Boyacá, con sus altísimas cumbres y su 

vestido de nieblas y de humo azul. Este es el lugar. Aquí fundaremos a Santa 

30 Ibíd., p. 9.

31 Ibíd., p. 14.

32 Ibíd., pp. 10-11.

33 Ibíd., p. 11.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 237

Teresita de Tamarán. Estamos felices como si hubiéramos encontrado un depó-

sito de oro [...]. Siete leguas más adelante se fundará una segunda ciudad, San 

Luis de Chucarina [...] más tarde se ediicarán otras ciudades en las riquísimas 

comarcas que de Chucarima van hasta el Arauca y tras esas fundaciones vendrá 

la reducción total de nuestros bien amados tunebos.34

Por ser amados, serán reducidos. La empresa que el obispo Builes se pro-

pone no es ni remotamente novedosa. La pauta la habían marcado desde el 

siglo XVII los jesuitas, a quienes la administración colonial encomendó la tarea 

de colonizar los Llanos:

El Estado hizo algunos aportes como dar una subvención anual por cada 

misionero, otorgar títulos sobre tierras realengas (baldías) para los hatos de 

los jesuitas y ademas enviar y sostener escoltas de soldados [...] como protec-

ción contra los feroces caribes. Por sí solos estos aportes eran insuicientes y 

fueron los Jesuitas quienes construyeron la infraestructura para llevar a cabo 

con entusiasmo, consagración, disciplina y eicacia la tarea colonizadora en los 

llanos.35

Los jesuitas fundan pueblos de indios sometidos al régimen de doctrina, a 

lo largo del piedemonte, que con el tiempo terminan convirtiéndose en parro-

quias de españoles. Simultáneamente, se dedican a establecer, con el trabajo 

de los indios, un conjunto de haciendas complementado por una vasta red de 

comunicaciones que se convierte en el verdadero pivote de su acción coloni-

zadora. Para el siglo XVIII los jesuitas tienden a dejar los pueblos en manos de 

clérigos o de autoridades civiles y se concentran en las haciendas. Éstas funcio-

naban como una empresa autosuiciente que conformaba un verdadero sistema  

espacial, económico y administrativo. Su principal producto era la ganadería, 

que con el tiempo se convirtió en la principal fuente económica de los Llanos. 

Las haciendas estaban regidas por un sistema de salarios en raciones, es decir, un 

34 Ibíd., p. 13 (énfasis mío).

35 R. de la Pedraja, Los Llanos: colonización y economía, 1984, pp. 3-4. 



238 Margarita Serje

sistema formal de endeude.36 La prosperidad del sistema de haciendas jesuitas 

en los Llanos fue proverbial, y, además de engrosar sus arcas, sentó las bases  

de un sistema moderno de catequización y civilización basado en el esquema de 

fundación de pueblos-colonización-haciendas misionales altamente eiciente. 

Este mismo esquema fue implementado por fray Fidel de Montclar, un 

capuchino catalán que en los primeros años del siglo XX monta una enorme 

y lucrativa empresa de catequización-civilización-haciendas en el valle del 

Sibundoy. Funda pueblos y abre caminos. Su mayor obra fue la apertura de la 

carretera de Pasto a Mocoa, que iba a ser el camino de la redención de los indios 

de las selvas amazónicas. El genio de fray Fidel añade un nuevo ingrediente al 

esquema de los jesuitas: 

Una idea en particular iba a revolucionar el sistema de control misionero en 

los territorios a ellos encomendados, los “orfelinatos” para niños y niñas indí-

genas, comenzados a organizar a partir de 1910. Los monjes razonaron, con 

certeza, que en la medida en que la estructura familiar aborigen permaneciera 

intacta, todo su celo misionero y sus intentos de civilizar a los indios se verían 

frustrados. Había entonces que desbaratar las familias indígenas mediante 

la remoción forzada de los infantes a una tierna edad, para así educarlos sin 

inluencias perturbadoras y bajo el control total de los religiosos en sitios 

especiales, los orfelinatos, un nombre que además de ser un galicismo, impli-

caba desde luego que los indígenas eran huérfanos, por no ser cristianos [...]. 

En palabras del historiador capuchino Fray Eugenio de Valencia, a los niños y 

niñas “redimidos” en los orfelinatos “se les enseñaba todo lo necesario para for-

mar una sociedad nueva, perfectamente cristiana, uniéndolos en matrimonio 

al llegar a la edad núbil, formando así los hogares cristianos”.37

Así, los orfelinatos pasan a ser la punta de lanza de la empresa de funda-

ción de pueblos y colonización sustentada por el sistema de haciendas misio-

nales. Los hoy conocidos como internados indígenas son los herederos de este 

36 Cf. A. Gómez, Indios, colonos y conlictos: una historia regional de los Llanos Orientales, 1870-

1970, 1991, pp. 39 y ss. 

37 C. A. Uribe, “Una perspectiva histórica de la Sierra Nevada de Santa Marta”, 1988, p. 25.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 239

esquema que se vio generalizado desde entonces. La institución de los orfeli-

natos, que al apresar a los niños indígenas impedía que las familias se alejaran  

de los pueblos fundados por los misioneros, se convirtió en el centro de un 

sistema de servidumbre. Se “educaba” tanto a los niños indígenas como a 

los indígenas niños para ser sirvientes, para que vivieran siempre al tanto  

de las necesidades de los padres y las madres de la Iglesia. O de la patria. Y con 

los mismos métodos. Siguiendo el principio de que a los indios hay que tratarlos  

como “niños malcriados, llenos de malas inclinaciones”, el sistema de trabajo 

forzado impuesto por la misión se hacía cumplir, manteniendo a los niños 

como rehenes, con cepo y látigo.38 Por los mismos años en que los capuchinos 

montaban su empresa en el Sibundoy y en el alto Putumayo, un poco más abajo, 

selva adentro, la Casa Arana montaba su sistema de explotación siringuera, 

aplicando crudamente, y sin discurso alguno, los mismos principios básicos de 

servidumbre-esclavitud: rehenes, cepo y látigo, que rápidamente degeneraron 

en un holocausto. A cambio no ofrecían la salvación eterna, sólo mercancías: la 

salvación material. 

Este sistema misional de catequización se vio formalizado por el Convenio 

de Misiones, suscrito entre el Ministerio de Relaciones Exteriores y la Santa 

Sede,39 mediante el cual se delegaba a las órdenes misioneras “poderes extraor-

dinarios para ejercer la autoridad civil, penal y judicial”, con el cargo de jefes 

superiores de policía en todos los territorios habitados por las tribus nómades 

o habitantes de las selvas vírgenes. A diferencia de las tribus ya reducidas a la 

vida civil, para las que regían otras disposiciones.40 Se da cumplimiento de esta 

forma a la Constitución, que determina que los territorios “habitados por sal-

vajes” quedan bajo la tutela de la Iglesia. De cierta manera, con estas medidas 

se da continuidad al sistema colonial de la doctrina, que era una concesión de 

territorio en donde el padre doctrinero era a la vez jefe espiritual y material 

de los indios. La doctrina funcionaba en la práctica como una versión eclesiástica 

38 Tal como lo establecen los 48 artículos del “Reglamento para el Gobierno de los Indios” 

redactado por fray Fidel en 1908. Cf. V. D. Bonilla, óp. cit., pp. 87 y ss.

39 El primer convenio fue suscrito en 1888, con base en la Constitución de 1886. Ha sido revi-

sado y en la actualidad sigue teniendo vigencia bajo el nombre de “Educación Contratada”. 

40 La ley 89 de 1890, que estuvo vigente hasta la expedición de la Constitución de 1991.



240 Margarita Serje

de la encomienda.41 El convenio se alcanzó a ver cuestionado a raíz del escán-

dalo provocado por el informe de Roger Casement sobre las atrocidades come-

tidas por la Casa Arana en el territorio delegado para su control a las misiones. 

Cuando el Estado civil colombiano pidió cuentas a la Iglesia se encontró con su 

ignorancia —o su silencio— respecto a los hechos que tuvieron lugar práctica-

mente en las narices de las prefecturas.42 El hecho fue ocasión de una encíclica 

del papa Pío X, Lacrimabili Statu (1912), dirigida al episcopado latinoamericano. 

El convenio y el sistema de misiones se mantuvieron, sin embargo, impávidos.

La labor misional que encuentra monseñor Builes en su visita al Sarare, 

se había centrado hasta ese momento en los internados indígenas de Santa 

Librada y Labateca. Su soñada Tunebia hace eco a la visión de fray Fidel para 

el Putumayo. Víctor Daniel Bonilla, cuenta como éste, a quien llama el “Gran 

Cruzado”, acometió su lucrativa empresa guiado por un sueño que transformó 

en plegaria: “Señor, con la misma facilidad con las que has poblado de árbo-

les y provisto los cursos de los ríos en estas inmensidades, puedes hacer surgir 

de estos bosques poblados por salvajes, de estos vastos desiertos llenos de ieras y 

antropófagos, pueblos civilizados y ciudades opulentas donde mañana serás ado-

rado y tu nombre será bendecido”.43 

Esta ubicua visión de prósperas ciudades que brotan y desplazan las bre-

ñas y las selvas ha unido en una misma causa a los conquistadores armados 

con perros, a los frailes armados con látigo, a los criollos preclaros con mapas, 

al Barón von Humboldt armado de instrumentos y pinceles, a Julián Gil con 

mercancías y a los técnicos con estadísticas. Se trata de una visión que no en 

vano monseñor Builes formula destacándola frente a la selva, contra la cual ella 

se yergue: “Me acordé del inimitable canto a la selva de Eustasio Rivera en su 

inmortal Vorágine y vi entonces que no era simple poesía del bardo incompara-

ble sino una asombrosa realidad que en sus oscuros abismos provoca un miste-

rioso atractivo, el vértigo de la penumbra selvática”. Y coniesa: 

41 V. D. Bonilla, óp. cit., pp. 12 y ss.

42 Ibíd., p. 99.

43 Citado por V. D. Bonilla, Ibíd., p. 76 (énfasis mío). 



Escenas cotidianas en los confines de la nación 241

Yo siento en mí cierta fascinación de la selva; no por la atracción de la ruda 

poesía que la envuelve, ni por sus ríos clandestinos ni por si [sic] maraña invio-

lada, ni por sus tigres y serpientes, que también tiene sus atractivos, ni por las 

riquezas de su lora y de su fauna, ni por los preciosos metales que pudieran 

hallarse en sus entrañas, sino por esos desgraciados que habitan en bohíos dis-

persos situados en los claroscuros de la selva, que se suceden a lo largo de los 

ríos, en las faldas que no se acaban o en las crestas heladas de las montañas: 

son los tunebos los que me fascinan.44 

Esta fascinación por los tunebos de monseñor Builes, que es inalmente la 

misma que impulsó a Julián Gil hacia los indios bravos-comegente, ha inspirado 

también la mirada voyerista de los medios, que no ocultan su interés cientí-

ico por lo exótico, para poder preservar para la posteridad, en las imágenes del 

cine, la televisión y la prensa, a los últimos pueblos salvajes que todavía a inales 

del siglo XX, insisten en aparecer. 

Los últimos nómadas verdes45

Una mañana de 1988, en un pequeño poblado de colonos llamado Calamar, 

en la Amazonía colombiana, un grupo de 43 indios formado por mujeres, jóve-

nes y niños desnudos apareció de repente. No hablaban una sola palabra de 

castellano y era la primera vez que en ese pueblo los veían. Su aparición atrajo 

a los medios de comunicación y se convirtió en un suceso que fue ampliamente 

cubierto, con un cierto tono documental, por la prensa, las revistas, la televisión. 

La imagen de los nukak makús desnudos, extraños y desconocidos, removió a la 

opinión pública, al medio académico y a la administración pública colombiana. 

Suscitaron un gran debate en los medios de comunicación sobre quiénes eran, 

de dónde venían, qué hacer con ellos. A partir de entonces los nukaks siguen 

siendo tema de interés. Han sido protagonistas de una serie de anuncios publi-

citarios, de documentales y videos que muestran imágenes que han causado 

44 Óp. cit., p. 10.

45 Título de la película documental sobre los nukaks realizada por Audiovisuales (Colombia) 

y AVC Rainbow (Bélgica), dirigida por J. C. Lamy, 1993.



242 Margarita Serje

profunda conmoción, y por ello son recordadas por el público, como la de una 

mujer nukaks amamantando a un miquito.

En realidad, cuando hicieron su aparición mediática en el Guaviare, los 

nukaks no eran tan desconocidos. Esta idea hace parte del mito que ubica a  

los salvajes fuera del tiempo y los desvincula de la historia colonial. Ya desde los  

primeros años de la conquista de América los indios se representan como  

los últimos sobrevivientes de una raza a punto de desaparecer, traicionando 

así los motivos subyacentes al impulso civilizador. Stephen Hugh-Jones señala 

que en su mayoría los relatos sobre los indígenas de la Amazonía “están lle-

nos de frases como: tribus no contactadas; el primer hombre blanco que alguna 

vez hubieran visto; donde ningún hombre blanco había pisado antes”,46 y men-

ciona que desde la época de la ocupación colonial se tiene noticia de los grupos 

makús, en especial, cuando la presión por el trabajo de los indios transformó su 

estatus como seres inferiores frente a los grupos de maloca, convirtiéndolos en 

esclavos vendibles que podían ser capturados, lo que se generalizó, en particu-

lar, durante la explotación cauchera. En general, los grupos makús se han consi-

derado, en el marco de la visión unitaria de la historia, como representantes de 

la etapa cultural arcaica, en comparación con sus más soisticados vecinos, y su 

existencia ha servido para documentar teorías tanto de difusión cultural como 

de regresión cultural, en relación con el poblamiento de la Amazonía. 

En las imágenes aparecidas en los medios, los nukaks son retratados haciendo 

simultáneamente referencia a dos conjuntos de ideas. Por una parte, se hace énfa-

sis en su caracterización como la “cultura más antigua de la Amazonía”,47 como 

un verdadero “misterio antropológico”, puesto que aparentemente se trata de 

“una tribu de muy incipiente desarrollo, sobreviviente del paleolítico”.48 Se los 

muestra prácticamente como especímenes animados sacados de un museo, air-

mando que son “recolectores pues se ha podido comprobar que solo se alimentan 

de frutos que recogen y van guardando en unas especies de canastos tejidos con 

hojas de palma, utilizan cerbatanas y hasta donde se ha podido comprobar viven 

46 S. Hugh-Jones, “Historia del Vaupés”, 1981, p. 29.

47 Diario El Espectador (Bogotá), 22 de mayo de 1988.

48 Revista Semana (Bogotá), 17 de mayo de 1988.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 243

en chozas fabricadas con hojas de platanillo [...] van completamente desnudos”, y 

se propone recurrentemente la pregunta sobre qué hacer para que “este fantasma 

del pasado pueda seguir viviendo sin perder del todo su identidad”. Por otra parte, 

se reconoce “el mundo al desnudo” de los nukaks como “la esencia misma de la 

historia selvática”, haciendo énfasis en que éstos son los verdaderos “depositarios 

de la sabiduría botánica, ecológica y ilosóica de la selva”.49

La imagen de los nukaks en los medios es un claro ejemplo del nuevo giro 

que ha tomado la vieja idea de los “habitantes de las selvas vírgenes” como inhe-

rentemente naturales. Primero, fueron “expulsados del teatro de la humanidad 

por su carencia aparente de instituciones políticas y simultáneamente incorpo-

rados en el campo de la Historia natural”.50 Después, en virtud de las ideas eco-

logistas, de acuerdo con las cuales, por estar inherentemente compenetrados 

con la naturaleza, sus culturas pasaron a ser consideradas como verdaderos 

sistemas homeostáticos de adaptación al medio. Es decir, llegaron a ser vistos 

como naturalistas.

En cuanto naturales, los nukaks se consideran a veces como un recurso, en  

particular, un recurso genético, como el que documenta el diario El Tiempo en el 

artículo “Hallazgos en los genes de los nukak”,51 donde informa que los “genetis-

tas del Instituto Nacional de Salud estudian las variantes genéticas de los indí-

genas nukaks. También trabajan en un proyecto con los monos Aotus”. Es claro 

que, desde ese punto de vista, los nukaks comparten con los Aotus el mismo 

estatus de especie prometedora de la biodiversidad de la selva. En esa medida, 

están en vía de extinción y franco proceso de deterioro, por lo que hay que pro-

tegerlos y conservarlos, pues “constituyen uno de los baluartes del patrimonio 

etnológico del país y del mundo”.52 

En cuanto naturalistas, los nukaks han pasado a ser considerados como un 

recurso de otro tipo: como un acervo de conocimientos. Ésta es precisamente 

49 El Espectador, 19 de septiembre de 1992.

50 Como lo plantea Ph. Descola, “De l’Indien naturalisé à l’Indien naturaliste : sociétés amazo-

niennes sous le regard de l’Occident”, 1985, p. 225.

51 3 de diciembre de 1994.

52 El Tiempo, 28 de noviembre de 1993.



244 Margarita Serje

la idea que exalta el documental Los últimos nómadas verdes. En el artículo “Los 

nukak de Luna a Sol” aparecido en El Tiempo,53 se recoge el punto de vista de 

los realizadores de la película. Éstos enfatizan que “no se trata de una película 

más sobre los indios, sino de mostrar todo lo que tenemos que aprender de los 

Nukak Maku [...] [quienes] llevan un sistema de vida natural, que se repite de 

generación en generación, dentro de la convivencia con el bosque y el desarrollo 

de su medicina tradicional”. Precisamente, validan las prácticas “naturalistas” y 

“ecologistas” de los nukaks a partir de su condición de naturales. El aprovecha-

miento práctico del acervo de sus conocimientos naturales no se hizo esperar: 

un par de años más tarde el mismo diario anuncia que los “Indígenas enseñan a 

los soldados a comer gusanos”. El artículo cuenta cómo el Ejército colombiano 

está empezando a conocer “una jungla llena de misterios, guiado por los indíge-

nas Nukak Maku. Ellos están enseñando a los soldados su malicia y su sabiduría 

para conocer la selva. La idea es que se puedan internar varias semanas en la 

selva y perseguir por tierra a la narco-subversión que se quiere camular jun-

gla adentro [...] aplicando tecnología nacional: malicia indígena”.54 El acervo de 

saberes nukaks (su malicia y su sabiduría) pasa a ser valorado como “tecnología 

nacional”. Se hace con ésta, lo que se haría con cualquier tecnología: se le bus-

can aplicaciones militares y comerciales.55 Obviamente, en la lógica perversa 

del conlicto armado colombiano esta muestra de reconocimiento naciona-

lista fue poco apreciada por la guerrilla, lo que ocasionó la necesidad de que la 

Organización Nacional Indígena de Colombia (ONIC) publicara unos días más 

tarde un comunicado público negando cualquier vínculo de los indígenas con el 

conlicto armado y “denunciando la utilización del nombre del pueblo indígena 

Nukak-Makú para ines militares”.56 El parafrasear de esta manera el lenguaje de 

las patentes comerciales no deja de ser diciente. 

53 18 de mayo de 1993.

54 El Tiempo, 19 de mayo de 1997.

55 El yagé o ayahuasca, por ejemplo, llegó tener una patente comercial otorgada a nombre de 

un investigador norteamericano. Cf. A. Ulloa, “El nativo ecológico: movimientos indígenas 

y medio ambiente en Colombia”, 2001, p. 298.

56 El Espectador, 2 de junio de 1997, p. 9A.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 245

La lucha por el reconocimiento de los saberes colectivos indígenas, que no 

viene al caso repasar aquí, ha implicado esta valoración del indio como “nativo 

ecológico”, que ha tenido sin duda gran importancia política para el reconoci-

miento y la capacidad de maniobra de las organizaciones indígenas en Colombia 

y, en general, en el mundo. Astrid Ulloa lo documenta ampliamente en su  

artículo publicado con ese título, y señala que al mismo tiempo ello les ha 

impuesto “la tarea histórica de salvar el planeta Tierra manteniendo y preser-

vando [sus] sistemas tradicionales ecológicos ideales”.57 Esta tarea de salvar el 

planeta va, sin embargo, más allá de preservar los sistemas ecológicos por medio 

de los saberes tradicionales. Hay una enigmática descripción de los nukaks que 

nos remite a otra dimensión de esta tarea de redención que esperamos de los 

indígenas. Cuando en uno de los artículos aparecidos en la prensa se airma que 

“la magia de los Nukak radica en su belleza y su belleza es sobrenatural”,58 se 

evoca el hecho de que la compenetración con la naturaleza, su carácter natural, 

se entiende también como una relación mágica y misteriosa con el cosmos. 

“Si John Lennon viviera sería mamo”59

Hernán, uno de los hippies que fundaron una comuna en la Sierra Nevada 

de Santa Marta en los años setenta buscando acercarse a los indios koguis, 

expresa así esta ilosofía de retorno a la espiritualidad y a la naturaleza: “ellos 

aman la naturaleza, viven para ella, saben que la búsqueda espiritual es más 

importante que sus vidas”. De allí su búsqueda de la sabiduría de estos grupos 

que, alejados de la civilización, se han mantenido al margen de su polución y 

salvaguardado sus formas de vida cercanas a la naturaleza, así como sus lazos 

colectivos y comunitarios, conservando en sus tradiciones ancestrales la sabi-

duría de la madre tierra. En este empeño, este grupo de hippies de todas partes 

del mundo, lleva ya cerca de treinta años viviendo y criando a sus hijos a la 

57 A. Ulloa, óp. cit., p. 309.

58 El Tiempo, 11 de noviembre de 1993.

59 Título de la entrevista con Hernán, “Mamo de los hippies de la Sierra Nevada de Santa 

Marta”, aparecida en Revista Lumbral, Bogotá, INCCA, año 1, Núm. 2, 1991. 



246 Margarita Serje

manera indígena. Lo que Hernán llama su “búsqueda mística” parte de los mis-

mos presupuestos con los que se han forjado las imágenes del salvaje: 

[…] estar aquí es encontrarse en este mismo planeta pero hace muchos 

cientos de años atrás, es como ir a otro planeta. Los indios funcionan como 

hace quinientos años [...] Los Mamos velan por el mundo, hacen pagamentos 

para que se sostenga el equilibrio del mundo [...] Todo el tiempo trabajan espi-

ritualmente [...] Yo me siento atraído por el estudio de la ley Mamo y trato de 

seguir esa línea. Lo cual no quiere decir que los indios me consideren como un 

Mamo para ellos. Simplemente les gusta jugar conmigo. Parecen niños.

Aparte de hacer referencia a la ingenuidad infantil con la que se ha cate-

gorizado históricamente a los indios, Hernán trae al centro de atención otro de 

los rasgos explícitos del estado de naturaleza: el de la relación mimética con la 

naturaleza que la enmarca en la dimensión de lo sagrado. Éste constituye uno 

de los lugares centrales en los que se ubica la oposición civilizado-salvaje. Se 

considera que las sociedades que se encuentran en las primeras etapas históri-

cas de la humanidad “viven en un Cosmos sacralizado y participan de la sacra-

lidad cósmica que se maniiesta tanto en el mundo animal como en el mundo 

vegetal”, como lo plantea Mircea Eliade, quien las opone explícitamente a las 

“sociedades modernas que viven en un Cosmos desacralizado”.60

Aunque este conjunto de nociones aparece coloquialmente asociado 

a la tendencia del in de siglo conocida como New Age, no es nuevo. Uno de 

los antecedentes más cercanos de la asociación pueblos naturales-relación 

sagrada con el cosmos es, sin duda, el movimiento romántico del siglo XIX. Son 

varios los aspectos que recalca la sensibilidad romántica en la conciencia de 

Occidente al valorar el “alma popular” inmersa en los mitos y los cuentos tra-

dicionales, al apreciar la cultura como visión del mundo y considerarla inhe-

rente a la lengua materna. Al mismo tiempo, como lo señala Isaiah Berlin,61 

el movimiento romántico busca recuperar toda la dimensión de la vida que el  

pensamiento racional ha enviado a un lugar secundario: el emocionalismo,  

60 Como lo expresa M. Eliade, Le sacré et le profane, 1967 [1956], p. 22.

61 Las raíces del Romanticismo, 2000 [1965].



Escenas cotidianas en los confines de la nación 247

lo primitivo y lo remoto —en el tiempo y en el espacio—, el anhelo por lo ini-

nito, lo extraño, lo exótico, lo auténtico, lo misterioso y sobrenatural, el sentido 

de pertenencia a una tradición, a lo antiguo, lo histórico y, además, la ilusión de 

lograr lo novedoso, el cambio revolucionario, el presente fugaz, el deseo de vivir 

el momento. Este ímpetu adquiere fuerza a partir de la crisis del Ancien Régime, 

con la noción de que han sido la sociedad y sus artiicios, es decir, los valores y 

formalismos que se imponen en la sociedad a partir del espectáculo de la Corte, 

los que corrompen a la humanidad. La naturaleza, en su estado puro e intacto, 

se ve entonces como la posibilidad de recuperar la armonía y de reencontrar la 

felicidad; la libertad humana se ve asociada a la libertad del estado de natura-

leza, y la relación armónica con la naturaleza se ve también como la posibili-

dad de una relación armónica con nosotros mismos. Se proyecta así sobre las 

sociedades lejanas en el tiempo y el espacio la vieja idea judeocristiana que ve 

en la naturaleza la expresión del orden y la armonía divinas, que entiende la 

Creación como el teatro de lo sagrado (théatron hierótaton), como un ediicio 

que proclama la obra de su arquitecto, o una obra de arte por la cual aprende-

mos a conocer a Dios.62 

Esta cara positiva, por así decirlo, del estado de naturaleza surge de la nos-

talgia por dos modos de construcción de lo real: la experiencia de lo numinoso 

o lo sagrado, y la de mímesis, que en el Renacimiento se vieron desplazados por 

la idea del hombre como sujeto trascendente, como lo señala Eduardo Subirats. 

Por una parte, “la experiencia que designaba aquella relación de inmediatez o 

participación con la naturaleza, en el sentido de una experiencia sagrada de 

lo real, [era] una relación sagrada de ainidad y mímesis del sujeto y el objeto. 

Por otra parte, el numen que en la Antigüedad designaba la energía espiritual 

que recorría indistintamente al ser humano y las cosas”63 y se caracterizaba por 

“lo extraño notable y diferente, lo que se distingue por el carácter de lo mara-

villoso, aquello que posee y coniere un fuerza extraordinaria, lo que se teme 

y al mismo tiempo se adora”. Así, “lo que posee aquella fuerza espiritual que 

en la Antigüedad no se separaba de la realidad física y sensible de las cosas, ni 

62 Cf. las obras de Filón, Sobre la Creación o el Hexaemerón de San Basilio, revisados y citados 

por C. Glacken, Huellas en la playa de Rodas, 1996, pp. 196 y ss. 

63 Óp. cit., p. 193.



248 Margarita Serje

del impulso vital, constituye la forma arquetípica y originaria de la experiencia 

religiosa de lo sagrado”.64 No resulta sorprendente que a las sociedades indíge-

nas, homologables a la Antigüedad europea, se les atribuya este tipo de pensa-

miento y que a través de ellas se busque restaurar la relación mimética-sagrada 

de la humanidad con la naturaleza; y se trate de restituir el concepto armonioso 

del mundo como unidad animada, como “conciencia cósmica”. Lo que sí resulta 

paradójico es que el carácter de este tipo de experiencia, que Rudolf Otto des-

cribe como ganz andere, como singular e inefable, se reduzca a un rasgo que 

se hace generalizable a toda una clasiicación de la humanidad: a todos aque-

llos grupos que se homologan con el pasado arquetípico del mundo moderno. 

Quizá se deba a que la deinición de lo numinoso implica una experiencia mar-

cada por el hecho de que se abstrae de todo elemento moral o racional.65

En esta misma paradoja se encuentran inspirados y ensimismados, y, a 

veces, también atrapados, muchos de los movimientos étnicos y empresas indi-

genistas. Marcados quizá por las pautas de la antropología clásica, se han apo-

sentado cómodamente en el uso de conceptos y categorías ideológicamente 

“cargados”, por estar construidos a partir de supuestos evolucionistas, y por 

el tipo de propuesta de universalidad que éstos tienen implícito: mito, chama-

nismo, magia, deidades, rito, nomadismo. Son las mismas categorías que se 

gestaron en medio de la discusión sobre la realidad y la mentalidad primitivas: 

es decir, partiendo de que las culturas del resto del planeta se consideraban 

(aunque quizá este verbo no deba quedar en pasado) “sociedades menos com-

plejas”, estadios “en vías de desarrollo”, comparables a los estadios anteriores de 

Occidente y homologables a su infancia. Con ellas se buscaba responder a las 

preguntas de tipo psicopatológico del siglo XIX, cuyo efecto de realidad recubre 

la asociación primitivo-niño-mujer-loco-clases bajas-etc. Pero, sobre todo, son 

categorías que se establecieron proyectando sobre las otras sociedades la rela-

ción epistemológica occidental que opone el sujeto y el objeto, y, por lo tanto, la 

naturaleza y la cultura. De hecho, las cosmologías primitivas se interpretaron 

en términos del esfuerzo humano por comprender y manejar la naturaleza, que, 

64 Ibíd., p. 188.

65 R. Otto, Le sacré: L’élément non rationnel dans l’idée du divin et sa relation avec le rationnel, 

2001 [1917], p. 26.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 249

como lo señala Ph. Descola, como dominio ontológico, en realidad, se podría 

airmar que sólo existe en Occidente. 

Se toman entonces también como presupuestos toda la serie de dicoto-

mías que de allí surgen (sagrado-profano, espiritual-material, inmortal-mor-

tal, cuerpo-alma, individuo-sociedad, etc.), y que el punto de vista occidental 

naturaliza. Son categorías que se establecieron dentro de cadenas unilinea-

les de evolución de lo simple a lo complejo: ya sea en el campo de lo religioso 

(manismo-animismo-noción de alma-noción de espíritu de la naturaleza/

mimetismo-divinidades/panteísmo-monoteísmo); en el del campo del saber (la 

oposición mito-historia, que presupone la cadena secuencial magia-religión-

ciencia); o en el de la organización social (hordas-matriarcado-patriarcado); 

sólo por mencionar unos ejemplos. Aparte de que estos estadios prehistóri-

cos se caracterizaron a partir de construcciones icticias la diversidad en este 

marco es apenas aparente: las diferentes formas de vida social creadas por 

la humanidad terminan reducidas a una sola, la moderna, a ser variaciones  

—gradaciones— de sí misma, como lo resalta Lévi-Strauss. Terminan conde-

nadas a ser sociedades premodernas y, por lo tanto, a ser sociedades carentes. 

La carga que trae consigo este conjunto de categorías y conceptos reproduce 

el efecto Montesquieu; se moviliza a través de él la totalidad del sistema mítico 

que sustenta la diferencia colonial. Con él se constituyen la retórica de la alte-

ridad moderna y el saber, la tradición de interpretación, en el marco del cual 

Occidente reconoce las otras cosmologías. En él se deine la mirada universal 

de la razón, cuya capacidad de aproximase a los particularismos se reduce a 

su capacidad para estetizarlos y erotizarlos. Es decir, para recontextualizarlos 

como lo periférico, para situarlos como más allá de sus límites, en un espacio 

marginal dispuesto y disponible para ser incorporado, penetrado, civilizado. 

Si bien las teorías antropológicas contemporáneas han venido decons-

truyendo y reconstruyendo todas estas cadenas y nociones, tratando de dejar 

de lado las conceptualizaciones ajenas a lo que signiican en sí mismas en  

el marco particular en cada sociedad, como el trabajo de Lévi-Strauss sobre el 

totemismo; y de establecer tipologías, ya no evolucionistas, reconociendo que 

las formas mediante las cuales la humanidad ha resuelto estos problemas no 

son ininitas, el sentido común sigue atado a ellas. Estas categorías proponen 

dudas fundamentales. ¿Cuándo se habla de religión, de mito, de chamán, de 



250 Margarita Serje

dioses, se está hablando siempre de lo mismo? ¿Hay realmente leyes universales 

que rigen el sentido de lo sagrado? ¿Tienen los relatos que se caracterizan como 

mitos una función similar o comparable en todas las sociedades? Son preguntas 

vigentes. Quizá para poder aproximarse a esta dimensión de lo sagrado haya 

incluso que hacer nuevas preguntas. 

Por lo demás, la reivindicación del carácter espiritual-religioso del modo de 

vida y del pensamiento indígena —o de los grupos de ascendencia africana o, en  

general, de los grupos locales en muchas partes del globo— se ha convertido 

en los últimos años en un eje estratégico de reclamaciones identitarias. Esto ha 

traído como consecuencia que el carácter de lo sagrado ha sido incorporado en 

el repertorio de rasgos emblemáticos con los que éstas se ponen en escena. De 

hecho, las organizaciones ambientalistas e incluso el Banco Mundial comienzan 

a incorporar la dimensión de “lo espiritual” dentro de sus políticas de acción en 

territorios indígenas.66 Este proceso implica una objetivación de lo espiritual 

y sagrado, a través de un proceso de “cientiización”, similar al que deben ser 

sometidos los saberes tradicionales, para poder ser incorporados dentro del 

marco de prácticas técnicas y objetivas de la planeación y el desarrollo.67 Se 

trata de un proceso que necesariamente implica su reiicación y su reducción, 

buscando explicaciones a través de analogías y homologías con los principios 

y conceptos del conocimiento moderno, al tiempo que las demás cosmologías 

se han visto como opuestas a la ilosofía, de la misma forma en que lo tradicio-

nal se ha opuesto a lo moderno, como bien señala Valentin Mudimbe. Así, los 

conceptos y las categorías del conocimiento occidental se han tomado como el 

vehículo de su comprensión. A pesar de ello, éste se ha convertido en los últimos 

años en uno de los ejes más importantes de los discursos étnicos e indigenis-

tas, que invocan de diversas maneras categorías como la de la madre tierra, los 

66 Véase, por ejemplo, Banco Mundial, “Documento preliminar revisado de la política sobre 

pueblos indígenas” (Documento preliminar revisado OP 4.10), 2004, donde se hace referen-

cia a la importancia de preservar tanto los valores espirituales como los sitios sagrados. 

Esta relación se recalca en los discursos ambientalistas. Cf. “Religion, Spirituality and the 

Environment: A Key Component for Johannesburg (WSSD)”, 2002, publicado en http://www.

worldcivilsociety.org/REPORT/EN/06/17-jul-02/summ_17.33.html.

67 Arjun Agrawal propone el concepto de cientiización y describe en detalle este proceso en 

su artículo “Indigenous Knowledge and the Politics of Classiication”, 2002. 



Escenas cotidianas en los confines de la nación 251

sitios sagrados y los territorios ancestrales; haciendo énfasis en el misticismo, 

el chamanismo, la cura espiritual, las medicinas y los saberes tradicionales. 

Las categorías ancestral y espiritual se esgrimen como sinónimos, y el poder 

de la magia que evocan no deja de ser sorprendente. En este aspecto se centra 

precisamente la actual representación del pueblo que conmovió a monseñor 

Builes, los tunebos, mejor conocidos como uwas. Su imagen ha dado la vuelta al 

mundo por haber confrontado la explotación petrolera en su territorio con una 

amenaza de suicidio colectivo: 

Los U’wa son uno de los pueblos mas remotos y místicos de América del Sur. 

Han vivido en las laderas y los bosques de nieblas de los Andes, creen ellos, 

desde que el mundo comenzó y casi no han tenido contacto con el mundo 

externo hasta hace 40 años [...] Le atribuyen a todo un valor espiritual. Creen 

que son el centro de una tierra viviente y que perpetúan la vida al protegerla. 

Haciendo eco a la teoría de Gaia de J. Lovelock, y a la ciencia radical que pro-

pone que la tierra es un organismo viviente, los U’wa dicen que todo —desde 

tierra, árbol y roca hasta río, cielo y lugar— está vivo y es por lo tanto sagrado.68

El pueblo uwa se representa como ejemplo viviente de la teoría de Gaia, 

es decir, como un pueblo natural-naturalista y, por lo tanto, como un pueblo 

que ha mantenido su relación sagrada con el cosmos gracias a que se man-

tuvo aislado del contagio occidental. Se invoca, en cierto sentido, la gran culpa 

por la expulsión del paraíso que la tradición judeocristiana ha inoculado en 

Occidente: por todo aquello que perdimos en algún momento de la historia. Se 

invoca al mismo tiempo un ideal que representa todo aquello que los ambienta-

listas e indigenistas quisieran que fuera sagrado, respetado y, sobre todo, cohe-

rente. De nuevo, la experiencia de un grupo en particular, como los uwas, queda 

opacada —como un teatro de sombras— tras este afán idealizante y totalizador 

cuya única visión, en el fondo, es el fantasma de sí mismo.

Resulta importante señalar que este proceso de reivindicación política de 

la relación sagrada con la naturaleza tampoco es nuevo. Subirats, en su análisis 

68 “A Tribe’s Suicide Pact”, he Guardian, 20-09-1997, reproducido en http://arcweb.org-cam-
paings/uwa (énfasis mío).



252 Margarita Serje

sobre Los Comentarios Reales del Inca Garcilaso de la Vega, señala que el pro-

yecto que éste se propone, de construir una realidad nueva a partir de los dos 

mundos —el indio y el europeo— que chocaban, “lo basó Garcilaso en dos tra-

diciones. La primera era política y la halló en el propio pasado inca, que Los 

Comentarios exponen en los términos de una ilosofía política del buen gobierno 

[...] La segunda tradición era ilosóica. Tenía que ver con las enseñanzas neo-

platónicas de Eros como principio organizador del mundo en su sentido a la vez 

cosmogónico y social”.69 Lo que Garcilaso traduce aquí al lenguaje histórico de 

Occidente, es precisamente el sentido sagrado y espiritual de la tradición inca. 

El análisis de Subirats pone en evidencia la apropiación estratégica que hace 

Garcilaso de esta tradición ilosóica no sólo para identiicar con ella su tradi-

ción cosmológica, sino para proponer una crítica al dominio colonial y, a la vez, 

una posibilidad de acción y entendimiento basados en “un principio ontoló-

gico de diálogo universal y armonía a la vez cosmológica y social”.70 Esta impac-

tante lectura que hace Subirats de Garcilaso pone de presente la dimensión del 

extraño juego de espejos en el que estamos perdidos: el salvaje dispuesto para 

devolver una imagen que resulta de la manera en que él entiende la compren-

sión que los blancos tienen de él. Que representa, por lo demás, el único inters-

ticio estratégico para ser visto y escuchado. Y viceversa. 

Los cargueros

Quizá la imagen que resume con mayor fuerza el proceso de reversión es la 

que retrató Alexander von Humboldt en las Vistas y monumentos, en el Passage 

du Quindiu dans la Cordillère des Andes. Allí nos muestra la vista lejana de un 

camino que atraviesa las vertientes de un valle rodeado de altas montañas, por 

donde transitan en ila varias pequeñas iguritas de caminantes. El primero de 

la ila, que aparece en primer plano con el fondo de las imponentes montañas, 

es un hombre medio desnudo que carga en su espalda una silla donde va aco-

modado un hombre vestido y con sombrero (ig. 11).

69 E. Subirats óp. cit., p. 254.

70 Ibíd., p. 260.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 253

Fig. 11. “El paso del Quindío”, Alexandre von Humboldt, Vues des cordillères et monu-

ments des peuples indigènes de l’Amérique, 1816

Humboldt cuenta que:

[…] pocas personas de medios tienen en estos climas el hábito de viajar a 

pié por trochas tan difíciles durante quince o veinte días seguidos, por lo que 

se hacen cargar por hombres que los llevan en sillas que se ajustan a la espalda, 

pues dado el estado actual del paso del Quindío, sería imposible hacerlo en 

mula. En esta región se oye generalizadamente la expresión “andar en carguero” 

como quien habla de ir a caballo.71

Varios pasos de la quebrada topografía del país se cruzaron, hasta ya 

entrado el siglo XX, a lomo de indio, pues originalmente eran los indios los que 

“acostumbrados a traicar por estas fragosísimas sierras”, cargaban en sus espal-

das el peso de los colonizadores. La dependencia en la pericia del nativo, en sus 

conocimientos y en su experiencia es un requisito para penetrar los lugares que 

71 A. von Humboldt, 1816, óp. cit., p. 77.



254 Margarita Serje

aparecen hostiles a los ojos del viajero. Éste, como lo plantea Agustín Codazzi, 

“tiene que abandonar su vida a voluntad de estos seres salvajes”, atravesando 

un sitio “que nadie osaría cruzar en un país civilizado, que sin embargo es fre-

cuentado por estos bárbaros”.72

La imagen del carguero, que se ha convertido en una de las imágenes 

clásicas, y quizá una de las más reproducidas de las Vistas y monumentos de 

Humboldt, indudablemente representa bien la relación parasítica implícita en 

la práctica del “viaje de descubrimiento”, donde el savante occidental se apro-

vecha del indígena: el “saber local”. Éste no solamente es crucial para su super-

vivencia misma, que depende de la eicacia técnica del indígena en esa hostil 

geografía, sino para ver, identiicar, distinguir y desarrollar su objeto de estudio. 

Al mismo tiempo, esta imagen introduce una cierta ambigüedad al paisaje de la 

naturaleza exuberante de la nación: a la manera en que se caracteriza la geogra-

fía de la nación como despoblada y deshumanizada. El carguero con el viajero a 

cuestas, subiendo una empinada pendiente, recuerda el poblamiento invisible 

de las vertientes andinas cruzadas de caminos construidos para los pies de los 

indios y no para las mulas ni para los caballos de los europeos (ig. 12). Recuerda 

el poblamiento indio que ha sido desdeñado y su agricultura itinerante que ha 

sido desechada como monte. Recuerda el poblamiento americano, arrancado 

de la historia precisamente por los ojos de los viajeros ilustrados y los de sus 

émulos en la Ciudad Letrada. Así, el carguero, mudo, va con la mirada ija en el 

camino del indio, “sembrado de piedras”, que “junta el valle con las estrellas” 

(como lo canta Atahualpa Yupanqui), mientras el naturalista europeo sobre su 

espalda, mirando en dirección opuesta, otea la lejanía y esboza los trazos del 

fabuloso paisaje tropical.

En el paso del Quindío, los hombres que estaban disponibles para cargar 

a los viajeros con sus equipajes, sus instrumentos y su mercancía no eran, sin 

embargo, indios. Humboldt cuenta que se trataba de una población lotante de  

mestizos, y señala que “es difícil imaginar cómo este oicio de carguero, uno 

de los más penosos a los que se pueda alguien dedicar, sea escogido volunta-

riamente por cuanto joven robusto que viva al pie de estas montañas. El gusto 

por la vida errante y vagabunda, la idea de tener independencia en medio de 

72 Agustín Codazzi, 1996, óp. cit., p. 192 (énfasis mío). 



Escenas cotidianas en los confines de la nación 255

las selvas hacen esta penosa ocupación preferible a los trabajos sedentarios 

y monótonos que ofrecen las ciudades”.73 Humboldt muestra aquí los rasgos 

centrales que deinen la proyección a la que este grupo de mestizos, libres de 

todos colores, de vagabundos y errantes, siempre desplazado, ha estado sujeto. 

Sobre esta “población superlua” se opera un desplazamiento de términos, en 

la medida en que, por una parte, frente a la sociedad mayor, central y urbana, 

ésta representa una población marginal, atrasada, ignorante y disponible. 

Comparten el estatus de cargueros, con el indio, o con el negro. Son meros ins-

trumentos para las necesidades de su proyecto: mano de obra barata, carne de 

cañón para las guerras, soldados rasos para el ejército. Dispuestos para con-

sumar así los intereses de la nación. Se los considera también un poco como 

salvajes: niños-atrasados,74 y aunque comparten de cierta manera su estatus 

de naturalistas-conocedores del medio, no cuentan, sin embargo, con la magia de  

las tradiciones ancestrales. 

Pero, al mismo tiempo, frente al indio o frente al negro representan al 

blanco. El colono es, inalmente, un representante de la sociedad civilizadora. 

Así, hay una oposición entre el indio y el colono, donde el indio aparece como 

salvaje-natural frente al colono civilizado, lo que ha tenido connotaciones posi-

tivas (el colono como punta de lanza que limpia el monte y abre el camino) y 

negativas (el colono depredador —malo— frente al indio conservador de la 

naturaleza —bueno—). De esta población superlua surgen quienes, como 

Julián Gil, cansados de hacer parte de los marginados, quieren hacer parte de 

los patrones, o quienes simplemente quieren fundar una nueva vida a la que 

puedan pertenecer. Los colonos son tal vez la igura más patética de los terri-

torios salvajes. Su vida depende de una lucha titánica contra la selva y la topo-

grafía que siempre le resulta infructuosa, y de la esperanza de poder contar 

con la “ciudad letrada”, que ni lo reconoce, ni lo adopta. Su presencia pone de 

relieve el carácter fantasmal del mundo colonial: un mundo que aparece como 

73 Ibíd., p. 78.

74 Salomón Kalmanovitz señala que en el estatuto legal que perpetuó el sistema de la hacienda, 

el campesino se consideró como un niño o como una persona sin plenas capacidades men-

tales. Cf. El desarrollo tardío del capitalismo: un enfoque crítico de la teoría de la dependencia, 

1986, pp. 53-55.



256 Margarita Serje

el espejismo de posibilidades ilimitadas donde se pueden lograr los sueños, las 

utopías y la riqueza en medio de una atmósfera opaca donde se diluye el umbral 

entre lo moral y lo inmoral, entre lo legal y lo ilegal.

Fig. 12. Sin título. Auguste Le Moyne, ca. 1828, Voyages et séjours dans l’Amérique du 

Sud, la Nouvelle Grenade, Santiago de Cuba, la Jamaïque et l’Isthme de Panama par le 

Chevalier A. Le Moyne, ancien ministre plénipotentiaire, 1880



257

7. La política del enclave

A partir de la visión de América forjada por la ocupación colonial y tejida 

con los argumentos de la que Antonello Gerbi ha llamado “la disputa de 

América”, se gesta uno de los relatos fundacionales de la nación: el de la natura-

leza exuberante como rasgo esencial de su territorio. Así, se deine a Colombia 

como el producto de una geografía que fragmenta el país en un caleidoscopio 

de regiones aisladas por vastos territorios cubiertos de una naturaleza tropi-

cal, rica y abundante. Tras la magia de esta imagen aparentemente inocente se 

esconde una multiplicidad de supuestos y de hipótesis que dan una sorpren-

dente continuidad histórica al carácter de la América equinoccial como fron-

tera imperial. Lo primero que se destaca es la opulenta y desconocida geografía 

nacional, cruzada por formidables obstáculos. Las murallas que oponen las tres 

cordilleras, los llanos y las selvas han marcado un conjunto de regiones con 

el sino de las tierras bajas, manteniéndolas como naturales, deshumanizadas, 

imaginándolas completamente despobladas o muy débilmente ocupadas. Esta 

geografía fabulosa ha sido uno de los mayores obstáculos para la integración 

del país y para la puesta en marcha de una economía nacional, que se entiende 

sobre todo como la explotación, de acuerdo con las formas modernas de pro-

ducción, de las enormes riquezas sin dueño que esconde su pródiga naturaleza. 

La fragmentación, el aislamiento y la exuberancia de los paisajes tropicales 

son los principales factores de la división de la sociedad, de las confrontacio-

nes históricas y, sin duda, de su “subdesarrollo”. La abundancia de esta desocu-

pada geografía sigue siendo una de las principales promesas sobre las que se 



258 Margarita Serje

construirá un día la felicidad de la nación. Esta vasta naturaleza, que deine al 

territorio nacional como un “país de regiones”, es a la vez su principal obstáculo 

y su principal patrimonio.

El diálogo con Humboldt, los políticos geógrafos del siglo XIX dan legi-

timidad cientíica y política a esta noción, sobre la que se habían fundado la 

conquista y el genocidio de América, y ahora se concibe como base de la inte-

gración nacional. En esta idea está implícito el acto central de la Conquista: la 

negación de la historia de quienes la ocupan y de su punto de vista. La magia de 

los paisajes tropicales celebra precisamente la ilusión de que éstos son natura-

leza prístina, salvaje y disponible, poblada de seres desechables, que apenas si 

aparecen como un teatro de sombras. El hecho de que en realidad la vasta geo-

grafía del país estaba ampliamente articulada y, en muchos casos, densamente 

poblada en el momento de la Conquista, y que las regiones consideradas como 

vacíos en el mapa socioeconómico contemporáneo siguen estándolo, continúa 

siendo negado de manera empecinada. Marco Palacios y Frank Saford, dos 

reconocidos historiadores, comienzan su reciente libro, Colombia: Fragmented 

Land, Divided Society, partiendo precisamente de este relato fundacional. 

Abren el primer capítulo, “Continuidad y cambio en la geografía económica 

de Colombia”, evocando el aislamiento de Macondo en Cien años de soledad. 

Señalan que éste constituye “uno de los principales rasgos de la geografía física 

y social de Colombia” y apuntan que:

Durante la mayor parte de su historia, la población colombiana ha sido rela-

tivamente escasa y ha estado diseminada en pequeñas comunidades desconec-

tadas. Los escasos relatos de viajeros del siglo XVIII y los más numerosos del 

siglo XIX muestran claramente que grandes franjas del territorio han estado 

levemente pobladas o incluso casi vacías de gente. Esta escasez y la dispersión 

de gran parte de la población han tendido a impedir el desarrollo, el transporte 

y, por lo tanto, la integración económica de Colombia.1 

Al igual que Palacios y Saford, el punto de vista que el Estado y la nación han 

privilegiado para concebir la geografía nacional, su naturaleza y la naturaleza de 

1 Marco Palacios y Frank Saford, Colombia: Fragmented Land, Divided Society, 2002, p. 1.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 259

sus habitantes es el de los “ojos imperiales” de los viajeros europeos. Esta visión 

de la Geografía de la nación sólo es posible desde un punto de vista y desde la 

autoridad de su posición: el de la metrópolis, y constituye, por lo demás, la con-

dición de posibilidad de su apropiación y expoliación rapaz. 

Estas ricas e inhóspitas regiones se han convertido a lo largo de la historia en 

el lugar de refugio de poblaciones sobre las que se ha operado un proceso de doble 

inversión, gracias al cual sólo se las reconoce, o como potencial de conlicto, de 

ilegalidad y desafío, o como instrumento para el logro de los ideales de la socie-

dad urbana ilustrada y sus intereses. O bien como sociedades cuyo potencial de 

violencia pone en peligro cualquier posibilidad de imprimir el orden de la nación 

en todo su territorio. O como instrumentos de ese mismo orden, cuyos designios, 

por estar más allá de su comprensión, deben acatar sin cuestionar ni resistir. 

Evidentemente, el designio lo erigen quienes poseen la iluminación de la ciencia, 

de la técnica, de la economía: las clases urbanas ilustradas, el “pueblo de poetas” 

que se atribuye a sí mismo la herencia de los ojos imperiales. El doble proceso 

de inversión pone en evidencia que la diferencia es producto de la relación de 

dominación (y no al contrario). Se trata de un proceso que deine las identidades, 

la naturaleza de los sujetos, en función de una lógica que reivindica un punto de 

vista particular que niega a las poblaciones su propia continuidad geográica e 

histórica y las inserta en lo real ubicándolas dentro de un contexto en particular: 

el de la empresa fundacional de la nación y del sistema de conocimiento que ha 

privilegiado para lograr la integración de una economía nacional articulada al sis-

tema global moderno, que, como señala Wallerstein, surge con la incorporación 

de las Américas al circuito comercial europeo en el siglo XVI.

Los principios que guían la intervención del Estado nacional sobre las 

“grandes franjas del territorio, levemente pobladas o incluso casi vacías de 

gente”, dirigidos a poner en marcha “el desarrollo, el transporte y, por lo tanto, 

la integración económica de Colombia” se han visto ocultados por la pode-

rosa representación de los territorios salvajes como Fronteras sobre las que se 

busca consolidar el orden de la nación. Esta noción sólo es posible dentro de 

la perspectiva expansionista del orden metropolitano. A través de ella se con-

suma el proceso de recontextualización de poblaciones y paisajes en el orden 

de la historia occidental, y sobre todo en el de la racionalidad de su economía.  

La situación de Frontera es la condición de posibilidad de unas formas de relación 



260 Margarita Serje

particulares, que se deinen en el marco de la reversión, y de unas prácticas y 

modos de relación particulares. 

El “desanclar” una serie de paisajes y de grupos sociales y resituarlos en 

el marco de un contexto especíico, es decir, en el marco de una situación dra-

mática particular, da lugar a una serie de relaciones y de intervenciones que 

sólo allí son posibles y tolerables, que sólo en medio de su opacidad se pue-

den llevar a cabo. Éste es uno de los temas que explora Lars von Triers en su 

película Dogville (2003), donde muestra el tipo de relaciones y prácticas que se 

hacen posibles al situar a una persona —una extraña que llega a un pueblo— en 

un contexto deinido por la estrategia de quienes la buscan: los carteles que la 

señalan como posible prófuga de la justicia. Aunque esta posibilidad contradice 

la experiencia directa que la gente del pueblo tiene con la extraña, se relacionan 

con ella a partir de los postulados abstractos a los que los carteles hacen refe-

rencia implícitamente, es decir, a partir de la situación dramática que evocan 

y las reglas que de ella se derivan. Lo mismo sucede en el caso de los emplea-

dos de ciertas empresas que, en el contexto de su “cultura empresarial”, se ven 

dispuestos a aceptar como parte de su vida diaria medidas de tipo totalitario 

(como la imposición de rígidas jerarquías, de modos de hacer autoritarios, de 

códigos de vestir y de hablar, de comportamientos sexuales, etc.), que jamás 

aceptarían en otros contextos. Que nunca aceptarían, por ejemplo, de un diri-

gente político en el contexto de la “cultura democrática”.

Así, después de haber mostrado a través de las imágenes del paraíso fan-

tasma las formas de relación que concibe el designio de la reversión, en este 

capítulo me propongo poner en evidencia los modos de intervención estatal y 

privada que se hacen posibles en el marco de la Frontera: esa forma particular 

de contextualizar todo un conjunto de grupos y territorios. Al lado de la idea de  

que lo que deine estas regiones y a sus gentes es la “ausencia del Estado”, el 

reconocer el carácter contradictorio, oscuro y, a veces, aparentemente errático 

de la acción estatal en los conines de la nación es también un lugar común. Lo 

es igualmente la idea de que “al mismo tiempo, lo que hace con una mano a par-

tir de una política ilustrada, con la otra o lo arrasa con la espada o lo desbarata 

con maquinaciones políticas”.2 Esta esquizofrenia del Estado expresa la doble 

2 Para usar las mismas palabras con las que Frank Saford, óp. cit., 1976, p. 230, se reiere a la 

empresa civilizadora de las élites del siglo XIX.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 261

coerción (o double bind, para usar el concepto propuesto por Gregory Bateson) 

que implica el hecho de establecer una relación que se muestra a la vez como 

una dominación autoritaria y como un acto de redención. Éste es el carácter 

inherente a la empresa modernizadora desde sus comienzos, cuando la “reden-

ción y emancipación de los indios” fue entendida como una guerra justa que 

hacía necesarios su sujeción y su avasallamiento. 

La luctuación entre distintas lógicas que caracteriza la acción del Estado 

en sus territorios salvajes responde, precisamente, al juego permanente entre la 

proyección y la reversión. Estos modos de acción, que sólo son posibles gracias 

a la eicacia de la recontextualización de poblaciones y paisajes, son a la vez el 

vehículo a través del cual ésta se impone. Dicho en otras palabras, este juego no 

es meramente consecuencia de una visión de la naturaleza y de la naturaleza de 

las cosas, es parte constituyente de ella. La imaginación geopolítica del territo-

rio que sustenta esta doble coerción es la base de un sistema de apropiación y 

de administración que se resume en la política del enclave: la forma de interven-

ción que ha sido privilegiada para integrar los territorios salvajes a la nación, 

y con el mismo gesto, al mercado global. El enclave sintetiza las políticas de 

explotación y de paciicación que han caracterizado históricamente la inter-

vención metropolitana en las regiones de “frontera”. 

La hojarasca

De pronto, como si un remolino hubiera echado raíces en el centro del pueblo,

llegó la compañía bananera perseguida por la hojarasca.

Era una hojarasca revuelta, alborotada,

 formada por los desperdicios humanos y materiales de otros pueblos. 

Gabriel García Márquez, La hojarasca

El enclave es la forma de organización social y espacial que asumen las “avan-

zadas del progreso”, es decir, aquellas empresas de gran envergadura, que han 

constituido históricamente la punta de lanza y uno de los principales instrumen-

tos del colonialismo, del desarrollo, y hoy, bajo el nombre de megaproyectos, de 

la llamada globalización. Resulta signiicativo que la “ciudad global” contempo-

ránea haya sido descrita como un sistema de enclaves interconectados, pues en 

el uso de este símil se pone en evidencia la lógica que sustenta el enclave, en la 



262 Margarita Serje

medida en que se trata de proyectos que, guiados por visiones utópicas, tienen 

por objeto la transformación radical —tanto social como biogeográica— de cier-

tos paisajes históricos. Hacen parte del impulso de destrucción creativa que carac-

teriza los procesos de modernización y que es la piedra angular de la “tragedia 

del desarrollo”. Se trata de empresas faustianas que requieren no sólo de grandes 

inversiones de capital y energía, sino del control de vastas extensiones de territo-

rio y de un gran número de gentes,3 que arrasan el mundo existente, vaciándolo 

de sentido para crear un entorno radicalmente nuevo. 

El sistema de enclave surge con las primeras avanzadas de la conquista de 

América y se consolida desde mediados del siglo XIX, durante la que se conoce 

como fase imperial de la expansión colonial. El enclave se impone mediante 

un sistema de “concesiones” a las empresas (privadas y públicas) de los centros 

metropolitanos que tenían como in facilitar la extracción intensiva y exten-

siva de los recursos naturales en los países y regiones salvajes de la periferia 

del imperio. No es difícil ver en el esquema de concesiones la lógica de apro-

piación y explotación de los recursos, naturales y humanos, que caracterizó 

iguras como la de las reparticiones, las mercedes de tierras o las encomiendas 

de las épocas de la ocupación colonial. Los territorios cedidos en concesión se 

han visto transformados en “zonas de ocupación donde las empresas extrajeras 

actuaban como poderes independientes, aunque obviamente contando con la 

complicidad de las clases dominantes del país donde se instalaban”.4 El enclave, 

en estricto sentido, se ha deinido a partir de un principio de soberanía: como un 

área rodeada y encerrada por territorios que pertenecen a un régimen distinto. 

El enclave materializa “la implantación del capital y su economía en un 

espacio determinado (localizado) a in de aprovechar unos recursos o condi-

ciones naturales allí presentes de manera totalmente desarticulada del resto de 

la economía”.5 Este tipo de explotación se hace posible, sin embargo, precisa-

mente porque para la “economía nacional” resulta teóricamente provechosa su 

3 Marshall Berman, óp. cit. Véase en el capítulo 1 la lectura que propone sobre el Fausto de 

Goethe.

4 R. Vega, Gente muy rebelde, 2002, vol. 1, p. 191.

5 F. Dureau y C. Flórez, Aguaitacaminos: las transformaciones de las ciudades de Yopal, Aguazul 

y Turamena durante la explotación petrolera de Cusiana-Cupiagua, 2000, p. xvii.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 263

existencia (en términos de regalías, de beneicios iscales, de balanza de pagos). 

Para ello se busca generar condiciones que garanticen a las empresas la ren-

tabilidad de la operación, minimizando los costos y proveyendo el máximo de 

ventajas comparativas. Se conciben como “polos de desarrollo” que se implan-

tan en medio de los paisajes agrestes de las regiones que se quiere civilizar: 

“transforman los paisajes con rapidez, deliberadamente y de manera ostensible 

y exigen aplicaciones coordinadas de capital y poder estatal”.6 Incluyen, además 

de la extracción y explotación de recursos naturales (como minerales, petróleo, 

gas, maderas, quinas, caucho), los sistemas de producción intensiva y exten-

siva (como en el caso de las plantaciones agroindustriales de banano o palma 

africana), el montaje de la infraestructura considerada como necesaria para la 

expansión y estabilidad del sistema urbano-comercial (puertos, canales, oleo-

ductos, bases militares, vías de “penetración” e, incluso, centros penitenciarios) 

y, recientemente, desarrollos para un tipo de consumo en particular: el de la 

naturaleza “virgen”, en la forma de reservas, parques nacionales e instalaciones 

para el turismo de aventura o el ecoturismo.7 

La particularidad del enclave radica en que, puesto que se concibe y se rea-

liza como una verdadera avanzada del progreso en medio de estas regiones de 

inis terrae, se construye a la defensiva. El enclave se basa, entonces, en la deli-

mitación de un área donde se va a centrar “el desarrollo”, que se aísla del resto 

de las zonas adyacentes deinidas por su “muy bajo progreso”: las tierras que 

hay que desbravar. Este tipo de emplazamiento requiere de una muralla defen-

siva, de un aislamiento para contener por fuera de sus límites las condiciones 

adversas del mundo exterior que se busca transformar. Se organizan espacial e 

institucionalmente, por un lado, para protegerse del medio hostil que los rodea 

y, por otro, como un frente, como una vanguardia de guerra para vencer los 

antagonismos que la “enfermedad de la imaginación” imputa al medio en el 

cual se emplazan. Dado que se conciben como verdaderas hazañas en territorio 

enemigo, se estima que su éxito depende en buena medida de la protección 

de hombres armados, por lo que muchos terminan equipándose de verdaderos 

6 P. K. Gellert y B. Lynch, “Megaprojects as Biophysical and Social Displacement”, 2003, p. 12.

7 Cf. Dalla Bernardina, óp. cit.; Ch. Geisler, “Expulsiones del paraíso terrenal: un nuevo tipo 

de problema”, 2003. 



264 Margarita Serje

ejércitos privados. Se puede airmar de manera general que cualquier empresa 

en los territorios salvajes se ha concebido como una hazaña que requiere de 

hombres armados: ya se trate de construir una carretera, establecer un fundo, 

sembrar palma africana o extraer petróleo, e incluso, de realizar investigaciones 

arqueológicas.8 El enclave se conigura como una trinchera defensiva, a pesar 

de que su inalidad y su justiicación es la transformación que traerían sus efec-

tos benéicos a la globalidad de la región o del país. 

En sus instalaciones se reproduce el esquema del campo de concentración, 

donde, tras una valla de cerramiento con torres de vigilancia, se organizan los 

espacios y se guardan, de manera cuidadosa, las distancias de las jerarquías del 

campamento. Se transcribe en ellos el sistema de secesiones de la sociedad que 

los genera: de clase, de raza, de género. El campamento se organiza espacialmente 

a partir del viejo sistema mítico de oposiciones: blancos y nativos, extranjeros  

—según el país de origen de la corporación involucrada— y nacionales, adminis-

tradores y peones. Este sistema de diferencias se releja en la organización zonal 

del campamento, donde aparecen áreas cuidadosamente delimitadas para traba-

jadores, capataces, administradores, empleados de alto nivel, invitados especiales; 

cada una con sus sitios de recreación, de comisariatos, oicinas, etcétera, dotadas 

con los acabados y las comodidades (o la carencia de éstos) que corresponden a 

cada rango. Su viabilidad depende del mantenimiento de un sistema disciplinario, 

en el que se reproduce y a veces se exacerba este sistema de segregaciones. Estos 

sistemas disciplinarios han llegado, en algunos casos, a extremos inconfesables. 

De esta manera, el enclave se pone en marcha a través de lo que ha sido caracte-

rizado por algunos como el montaje de verdaderas “repúblicas independientes”,9 

donde impera el orden de quienes explotan un determinado territorio, y a sus 

habitantes. Esta caracterización no resulta exagerada si se tiene en cuenta el tipo 

de funcionamiento de estas empresas con las que históricamente se han puesto 

8 El proyecto arqueológico del Buritaca, en la Sierra Nevada de Santa Marta (más conocido 

como Ciudad Perdida), ha mantenido desde que se inició, a mediados de los años setenta 

(cuando no había guerrilla en la región), un grupo de hombres del Ejército o de la Policía 

nacional, “para seguridad”.

9 Cf. A. Avellaneda, Petróleo, colonización y medio ambiente en Colombia: de la Tora a Cusiana, 

1998; R. Vega y M. Aguilera, Obreros, colonos y motilones: una historia social de la Concesión 

Barco, 1930-1960, 1995. 



Escenas cotidianas en los confines de la nación 265

en marcha las explotaciones petroleras, minerales y agroindustriales, con las que 

paradójicamente se pretende lograr el desarrollo y la integración nacional. Vega y 

Aguilera lo resumen así:

Un enclave funcionaba más o menos de la siguiente manera: una compañía 

[...] detectaba un recurso agrícola o mineral clave. [...] Conocida la localización 

del recurso se trasladaba a la región del país donde se encontraba dicho pro-

ducto y allí se instalaba. Iniciaba la explotación acondicionando una planta 

física, una infraestructura indispensable y sojuzgando violentamente la fuerza 

de trabajo nativa. El enclave colocaba la técnica y los métodos productivos y el 

país aportaba los recursos naturales y humanos. Las compañías podían esquil-

mar hasta el agotamiento el recurso natural. Sometían a duras condiciones de 

trabajo a los pobladores locales: burlaban las más elementales normas de segu-

ridad laboral, no respetaban las jornadas de trabajo [...] recurrían a métodos 

de sub-contratación de los obreros para no reconocerles ningún tipo de garan-

tías sociales ni económicas y se apoyaban en la represión violenta, cuando los 

mecanismos de cohesión y control social no funcionaban.10

No resulta por ello sorprendente que las primeras luchas de los traba-

jadores latinoamericanos y africanos se dieran en el marco de este tipo de 

explotaciones,11 al igual que los hechos más sangrientos de represión laboral 

de que se tenga noticia en la historia de los obreros en nuestro continente, 

como el caso de la huelga bananera de 1928, que terminó con la tristemente 

célebre masacre de Ciénaga, en Colombia, en diciembre de ese año.12 Esta forma 

caníbal de explotación laboral ha sido objeto de varias novelas, entre las que se 

10 Ibíd., p. 82.

11 En el caso colombiano, el movimiento obrero y sindical surge especíicamente en el marco 

de los enclaves bananero (cf. LeGrand, óp. cit., 1988) y petrolero (cf. G. Almario, Historia 

de los trabajadores petroleros, 1984; C. N. Hernández y J. Yunis, Barrancabermeja: nacimiento de 

la clase obrera, 1985; M. Archila, Aquí nadie es forastero, 1987).

12 La cifra de víctimas de esta masacre ha sido objeto de enormes discrepancias. Varía entre 

trece y ochocientas víctimas. Cf. M. Buchelli, Empresas multinacionales y enclaves agrícolas: 

el caso de la United Fruit en Magdalena y Urabá, Colombia (1948-1968), 1994, p. 24.



266 Margarita Serje

destacan La vorágine (1924) de José Eustasio Rivera y Toá (1933) de César Uribe 

Piedrahíta, que denuncian la violencia de la explotación cauchera de las casas 

de Arana y de Funes, en el Amazonas. En el caso de la explotación petrolera, 

Barrancabermeja (1934) de Rafael Jaramillo Arango y Mancha de aceite (1935) 

de César Uribe Piedrahíta narran los abusos a los que eran sometidos los peo-

nes y los trabajadores de base, tratados como animales de carga, desechables. 
Por su parte, Daniel Samper Ortega, en La obsesión (1926), y Diego Castrillón 

Arboleda, en José Tombé (1942), exponen la violencia de los sistemas de explo-

tación agraria. Estas novelas de denuncia ilustran cómo el montaje de econo-

mías de enclave implicó la puesta en marcha de formas de trabajo basadas en 

condiciones de cautiverio, de servidumbre e, incluso, de esclavitud. Aunque con  

frecuencia este tipo de prácticas se atribuyen a sistemas premodernos y se  

consideran “características de muchas agriculturas tradicionales” que es nece-

sario sustituir por sistemas basados en la libertad de contrato,13 es importante 

subrayar que, contrariamente, estas formas de trabajo surgen, soterradamente, 

de la mano con la implantación del sistema colonial moderno y hacen parte, 

especíicamente, de su política de enclave.

Está de más señalar que las explotaciones de enclave han contado con 

el apoyo incondicional de los gobiernos/élites nacionales y locales, gracias al 

poder de corrupción de las empresas, que continuamente compran y sobornan 

funcionarios.14 Sin embargo, el elemento determinante es el poder relativo que 

las compañías pueden llegar a tener sobre el total de la economía nacional, en 

la medida en que no sólo tienen control de un porcentaje signiicativo (a veces 

determinante) de la economía,15 sino que son ellas quienes regulan la oferta 

13 Cf. como lo airma A. Sen en su célebre obra Desarrollo y libertad, 2000, p. 46.

14 En el caso del banano, por ejemplo, en los años setenta fueron notorios los escándalos en 

los que se vio envuelta la United Fruit Co. por sobornos a altos funcionarios del gobierno 

de Honduras, entre los que estaba incluido el presidente mismo. Cf. Buchelli, óp. cit., p. 14. 

15 Con respecto al banano en Honduras, la United Fruit era la empresa más importante del 

país, manejaba dos tercios de las exportaciones nacionales, operaba un puerto, dos ferro-

carriles, el servicio telefónico nacional y las comunicaciones con el exterior; era, además, 

el empleador de 30.000 de los 1.500.000 habitantes del país: una verdadera “república 

bananera”. Ibíd., p. 20.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 267

mundial del producto y los niveles de producción. Este apoyo de los gobiernos 

facilita la adopción de dudosos mecanismos jurídicos y argucias administrativas 

que permiten a las compañías actuar sin restricciones ni control. Gracias a ello, 

no dan cuenta de la verdadera magnitud de la explotación ni de los beneicios 

que obtienen, evaden impuestos y pueden (en el caso de las empresas multina-

cionales) repatriar fácilmente las utilidades hacia sus países de origen burlando 

controles monetarios y iscales. Para la operación local, pueden implantar un 

poder omnímodo en el territorio del enclave,16 donde dejan de tener vigencia, 

en la práctica, las leyes nacionales. La tan invocada soberanía nacional queda 

suspendida cuando se trata proyectos de este tipo, que se conciben para “inte-

grar la nación” y garantizar su desarrollo. 

Numerosos analistas han señalado que el impacto de este tipo de explota-

ciones sobre las economías de los países “huéspedes”, contrariamente a lo que 

se pretende, es altamente negativo.17 Por una parte, a las empresas extractoras 

no les interesa fortalecer la infraestructura o el mercado interno: su principal 

interés es el lucro de sus inversionistas (stockholders); para ello necesitan extraer 

o cultivar el producto en el menor tiempo y a los más bajos costos posibles. De 

ahí que la infraestructura que los enclaves dejan como legado a la nación no 

responda en lo más mínimo a las necesidades de articulación local o regional, 

o siquiera nacional. Responden a las necesidades de la explotación. Un buen 

ejemplo de ello es la fragmentada e inútil infraestructura férrea que le quedó 

al país después del agotamiento total de los recursos en la Concesión Barco.18 

Como lo señala Renán Vega para el caso del Magdalena Medio, allí se produjo 

“una transformación total del espacio y de la sociedad donde se implantó la 

economía de enclave. Las necesidades del capital imperial, con sus acelera-

dos ritmos de tiempo, la introducción a gran escala de trabajo asalariado,  

16 La Colombian Petroleum Company (Colpet) prohibía el paso no sólo a las zonas de la explo-

tación sino a las 187.000 ha que el Estado colombiano le había adjudicado en el contrato 

Chaux-Folson.

17 Cf. T. L. Karl, he Paradox of Plenty: Oil Booms And Petro-states, 1997; K. Chaudry, he Price 

of Wealth: Economies and Institutions in the Middle East, 1997, quienes hacen un amplio 

recuento de los análisis que se han propuesto desde diversas perspectivas.

18 R. Vega y M. Aguilera, óp. cit., p. 83.



268 Margarita Serje

la construcción de obras de infraestructura y la explotación intensiva [en este 

caso del petróleo], produjeron un reordenamiento espacial y demográico”.19

La heroica empresa de implantación de enclaves ha implicado la remo-

ción de los inmensos obstáculos que opone la naturaleza salvaje. No sólo se 

han tumbado selvas, abierto carreteras, salvado cauces de caudalosos ríos; se ha  

acometido también la exterminación masiva de los grupos indígenas que los 

habitaban, que han sido perseguidos, esclavizados, torturados y exterminados 

en nombre de estas avanzadas del progreso.20 La promesa de su prosperidad, 

por otra parte, no ha dejado de atraer a numerosos colonos, aventureros y tra-

bajadores que llegan sedientos a beber de la bonanza. Su suerte no ha sido tam-

poco brillante. Los trabajadores son enganchados al destajo por un capataz que 

representa al patrón invisible que nunca es la compañía dueña del contrato de 

explotación, pues ésta se las arregla para subcontratar y dividirse en empresas 

contratistas y subcontratistas. Ese camulaje le permite evadir, por medio de 

intrincados vericuetos, las responsabilidades iscales y administrativas, y, sobre 

todo, las responsabilidades laborales y sociales con los trabajadores. De hecho, 

este régimen ha facilitado la implantación de diversas formas de esclavitud, 

como la del endeude y el reclutamiento forzado —tanto de adultos como de 

menores— cuyo uso generalizado se ha dado por parte de empresas diversas, 

que van desde la de ganadería21 hasta la de los cultivos ilícitos.22 

A pesar de ello, la imagen de los campamentos de las compañías, con luz 

eléctrica y aire acondicionado, víveres importados que llegan por avión y fuen-

tes que riegan los jardines, no ha dejado de atraer procesos masivos de coloniza-

ción, desatados a veces tan sólo por el rumor de la bonanza. Además de la gente 

19 R. Vega, óp. cit., p. 199. 

20 Véanse, por ejemplo, en el caso del caucho, R. Pineda, 2000, óp. cit., y Taussig, 1987 óp. cit., 

o en el caso del petróleo, R. Vega y M. Aguilera. óp. cit. y R. Vega, óp. cit., por no citar sino 

algunos ejemplos. 

21 Como en el caso de los indígenas zenúes o chimilas; cf. Informes de Monitoreo y Evaluación, 

Programa Indígena Red-PMA. Véase también “El Magdalena, bajo el dominio de los seño-

res”, El Tiempo, 19 de octubre de 2003.

22 Véase, por ejemplo, “Esclavitud en el Catatumbo”, El Tiempo, 5 de octubre de 2001.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 269

que llega esperando ser enganchado, llega también la que espera poder vivir del 

movimiento que genera la explotación y aprovechar la apertura de carreteras 

que abren camino al establecimiento de “mejoras” y de incas. Las compañías 

se han esforzado en darle la espalda a la colonización, pensando así en tratar 

de disuadirla. La presencia de colonos implica costos en términos de servicios 

asistenciales y de seguridad social que las compañías, si difícilmente se los ha 

dado los trabajadores, no están dispuestas a asumirlos para los colonos. 

A la sombra de los alambrados electriicados acampan las hordas que atrae 

el boom: aventureros, campesinos, desplazados, comerciantes de cachivaches, 

contrabandistas de licor y cigarrillos, tahúres profesionales y, evidentemente, 

prostitutas, pues aquí, como lo señalan Vega y Aguilera, “la mujer es una mer-

cancía que se cotiza muy alto”. Al igual que frente a la colonización, las compa-

ñías han tenido una actitud ambigua frente a la prostitución. Se ha prohibido 

y perseguido a las “mujeres de vida alegre” por miedo a las epidemias venéreas 

pero, por otra parte, simultáneamente, se permite la prostitución para contro-

lar la fuerza de trabajo. Al tiempo que oicialmente se las niega, de hecho, se las 

tolera, se las fomenta y, en algunos casos, incluso, se las celebra.23 De acuerdo 

con Vega, se podría airmar que la prostitución es un elemento estructural de 

las economías de enclave.24 Y es quizá la economía ilícita más ubicuamente 

aceptada. De hecho, mueve cifras comparables a las del narcotráico,25 y a pesar 

de que se reconoce como una forma de esclavitud, se la permite, coninada en 

zonas de tolerancia. 

La relación ambigua con la prostitución pone en primer plano que la 

rapacidad del enclave no se ha limitado a la explotación indiscriminada de los 

recursos naturales o a los abusos laborales. La puesta en marcha del sistema del 

enclave ha venido acompañada de un régimen confuso de prohibición y tole-

rancia, marcado por un juego de legalidades e ilegalidades difusas que impera 

23 R. Vega y M. Aguilera, óp. cit., cuentan la historia de las mujeres que en el Catatumbo 

ejercían “la profesión más antigua del mundo”, que llegaron a ser verdaderas leyendas en 

la región: las más conocidas eran “la Gabarra”, la “Siete Cartuchos”, “la Piel de Tigre”, la 

“Mona Girón” y “la Cuatrocientos”.

24 Óp. cit., p. 205.

25 Cf. “Desvertebradas 204 redes de prostitución”, El Tiempo, 17 de diciembre de 2002.



270 Margarita Serje

en las explotaciones. Las compañías hasta hace pocos años se apropiaban de  

los terrenos de la concesión, donde no sólo explotaban el recurso objetivo  

de la concesión, como el petróleo, sino todos los demás recursos que estuvieran 

a su alcance, en particular, las maderas. Todo ello facilitado por la incapacidad 

absoluta por parte del Estado para imponer controles: las reglas las ponían las 

compañías y el Estado se limitaba a conceder, con tal de que entraran el capital 

y el porcentaje acordado de regalías. Este manejo contó siempre con la anuen-

cia del Estado, que en su afán por “crear condiciones favorables a la inversión”, 

se hizo el de la vista gorda, al igual que lo hizo con el exterminio de las pobla-

ciones indígenas y con los asuntos laborales, permitiendo a las compañías toda 

clase de abusos.

Como se señaló atrás, el desarrollo de la empresa extractivista en general 

y de las explotaciones de enclave se considera de interés nacional. Lo es tanto 

para los países donde las empresas que invierten tienen radicado su capital 

como para los países “huéspedes”. Los intereses comerciales de las grandes 

compañías se han considerado siempre, por parte de los gobiernos metropoli-

tanos, como intereses que llegan a ser incluso de seguridad nacional, partiendo 

de la premisa expresada una vez por el presidente Eisenhower cuando decía 

que “what’s good for our country is good for General Motors, and viceversa”.26 

Sus intereses son también cruciales para los países productores, gracias al peso 

de su incidencia sobre las economías nacionales. La idea es que en nombre de 

la nación y de los dudosos beneicios que ésta recibe, se pueda llegar a la elusiva 

prosperidad económica liderada por la empresa privada, de cuyo crecimiento 

se desprendería el de la nación en general. Para garantizar su prosperidad, se 

espera que el Estado establezca unas reglas de juego favorables (reducción de 

los niveles de protección arancelaria, medidas iscales y monetarias adecuadas, 

condiciones laborales favorables a las empresas, etcétera).

Sin embargo, hasta el mismo Banco Mundial ha comenzado a admitir 

que este tipo de explotación (“site speciic” exploitation) de productos prima-

rios puede exacerbar, más que reducir, los conlictos sociales.27 Por lo demás, 

de acuerdo con estos análisis, las explotaciones tipo enclave no contribuyen ni 

26 Citado por S. Buck-Morss, “Envisioning Capital: Political Economy on Display”, 1995, p. 113. 

27 P. Collier y A. Hoeler, World Bank Policy Research Paper 2355, 2000.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 271

a aumentar la capacidad del Estado ni el ingreso per cápita. Aparte de que en 

las economías (nacionales o locales) centradas en la extracción de un recurso 

primario se deterioran aceleradamente los demás sectores de la economía, pro-

duciéndose lo que los economistas llaman “la enfermedad holandesa”, la expe-

riencia ha mostrado sobradamente que este tipo de actividades económicas de 

enclave y extracción no se traduce en beneicios ni locales, ni regionales, ni se 

elevan los niveles de vida de las poblaciones. Su efecto es más bien el opuesto: 

dejan detrás de sí pobreza, desolación, corrupción, y en vez de reforzar las 

políticas iscales, que es su última justiicación, se ha mostrado que terminan 

produciendo serios descalabros macroeconómicos:28 “Todo lo había traído la 

hojarasca y todo se lo había llevado”.

La otra paradoja de este esquema es que la economía global se entiende 

aquí como el mecanismo mediador para establecer la pertenencia a la nación. 

Se trata de una mediación a través de la cual tanto la nación como sus “fronte-

ras internas” se ven ubicadas en el contexto de la periferia (e, incluso, en la peri-

feria de la periferia). Por ello, en su economía política se reproduce una igura 

paradigmática y recurrente en la historia colonial de América Latina: la visión 

de sus gentes y sus paisajes como tierras de nadie, como minas sin dueño. Desde 

el descubrimiento de los primeros yacimientos de plata en el cerro de Potosí, las 

regiones de inis terrae, para ser integradas, son subastadas en el mercado mun-

dial a través de un ciclo exportador.29 Así, la forma que se ha privilegiado tanto 

para articular la economía de la nación como para integrarla territorialmente 

ha consistido en transformar sus gentes y sus paisajes en mercancía para el 

mercado global. En una mercancía fetichizada por la magia de su imagen. Una 

imagen ambigua, que celebra, por un lado, la promesa de su riqueza salvaje, 

exótica e, incluso, mística, y, por el otro, se centra en la amenaza del desorden y 

la rebelión, pues las regiones de extracción se han conocido siempre como “tie-

rras de bandidaje y miedo”. Por ello, aquí business is war, literalmente. 

28 Ibíd.

29 Cf. E. Galeano, Las venas abiertas de América Latina, 1996 [1971]; E. Wolf y E. Hansen, he 

Human Condition in Latin America, 1972, pp. 7-27 y 118-204. 



272 Margarita Serje

Seguridad e ilegalidad

Sabemos que “seguridad” se entiende en el mundo contemporáneo, más 

que como cuidado y protección, como control coercitivo. Así entendida, se ha 

convertido en una “necesidad” de primer orden y un requisito sine qua non del 

desarrollo industrial. Quizá el impacto más nocivo de la política del enclave es 

la incontrolable violencia que conlleva su paso: las regiones salvajes, cuyo “desa-

rrollo” se ha centrado en explotaciones de tipo enclave, se cuentan entre las 

que tienen las más altas tasas de homicidios en Colombia: Arauca, Putumayo,  

el Magdalena Medio, en el caso del petróleo; o Ciénaga y Urabá, en el caso del 

banano; el Cesar y el sur de La Guajira, en el caso del carbón, por mencionar 

sólo algunos ejemplos.30

La seguridad de las inversiones privadas ha sido, sin embargo, un área en la 

que se tiene una larga experiencia y que tiene antecedentes esclarecedores en  

la época de la ocupación colonial. Uno de ellos es el esfuerzo de los virreyes borbó-

nicos por delegar en manos de empresarios privados la paciicación de las regio-

nes, de manera que éstos garantizaran y defendieran sus intereses particulares. 

Así lo evidencia el siguiente aparte de la Relación de Mando del Virrey Solís:

En el particular de la seguridad de los enemigos interiores o inieles o bár-

baros que por varias partes del reino lo infestan, merece el principal lugar la 

contrata celebrada por D. Bernardo Ruiz de Noriega, de conquistar los goajiros 

y demás naciones que median desde el lago de Maracaibo hasta el río de Hacha, 

que aunque muchos años ha estado mandada a hacer por S. M., no había tenido 

efecto por falta de sujeto que se encargase de ella [...] Sobre contener a los moti-

lones [...] se consultó a SM cierto proyecto a que ofreció concurrir la Compañía 

Guipuzcoana de Caracas, y hasta hoy no ha habido resolución, aunque sobre los 

daños que causan estos bárbaros se han hecho algunos informes a la corte. Y 

en ínterin está dada la providencia de que en los lugares principales de aque-

lla provincia se hagan con los esclavos y gentes de servicio de los hacendados, 

las rondas que antiguamente se practicaban [...] Al valle de Cúcuta, bajo de ciertas 

30 Cf. Observatorio del Programa Presidencial de Derechos Humanos, Colombia: conlicto 

armado, regiones, derechos humanos y DIH, 2002; C. Echandía, El conlicto armado y las 

manifestaciones de violencia en las regiones de Colombia, 1999.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 273

capitulaciones también se la ha concedido hacer sus entradas y cerrerías contra 

estos mismos indios y se le han librado todos los auxilios que ha pedido.31

El mencionado Bernardo Ruiz de Noriega era un “asentista de negocios 

y víveres” a quien se le concedió el título de “paciicador”. De acuerdo con el 

trato, debía sufragar los costos de la paciicación de los guajiros, y, como contra-

prestación, podía disponer de los territorios paciicados, lo que signiicaba que 

tenía la facultad de repartir tierras e indios a los soldados de la hueste que par-

ticiparan en la campaña, y tendría, además, el asiento de los víveres en toda la 

provincia del Hacha. Entre las facultades que se le concedían se contemplaba, 

incluso, que podía nombrar funcionarios de justicia, lo que generó conlictos de 

soberanía con los funcionarios de la administración colonial en los niveles local 

y regional.32 

El uso de ejércitos privados se vio extendido no solamente para paciicar a 

los indígenas, sino para el control de la producción, en particular, la extracción 

de oro. Incluso, durante el siglo XIX, 

[…] la inversión liberada en los esclavos que ya no se compraban, va a ser 

destinada a la ampliación territorial de la hacienda con el in de despojar a los 

colonos del acceso legal o de hecho a tierras que les permitieran la superviven-

cia de manera independiente [...] las bandas armadas privadas y el uso del apa-

rato estatal local, hacían el resto. El propósito central de los terratenientes que 

venían siguiendo la vanguardia expansiva de los arrochelados era despojarlos 

de sus tierras, con frecuencia concentrarlos en poblados, exigirles el pago de 

arrendamientos, de impuestos y otros servicios, y tenerlos como mano de obra 

disponible para el funcionamiento económico de las haciendas.33

31 Relación del Estado del Virreinato de Santafé, hecha por el Excmo. Dr. D. José Solís, al 

Excmo. Sr. de la Zerda, año de 1760, en G. Colmenares (comp.), óp. cit., vol. I, p. 119 (énfasis 

mío).

32 Cf. J. Polo Acuña, “Contrabando y paciicación indígena en una frontera del Caribe colom-

biano: La Guajira, 1750-1800”, 2000, pp. 56-57.

33 L. Cuervo y S. Jaramillo, óp. cit., p. 310 (énfasis mío); cf. A. Meissel, “Esclavitud, mestizaje y 

haciendas en la provincia de Cartagena: 1533-1851”, 1988.



274 Margarita Serje

Los recursos militares, privados y públicos se usaron no sólo para forzar el 

trabajo de los arrochelados en los campos, sino el de los “vagos” en las ciudades, 

aplicando los mismos principios básicos de servidumbre-esclavitud, fundados 

durante la ocupación colonial: rehenes, cepo y látigo. Como ha sido señalado en el 

caso del tabaco, el uso de los métodos violentos de producción fue uno de los obs-

táculos para garantizar cualquier tipo de control de la calidad o de mejoramiento 

en los sistemas productivos, que incidió en la sobreexplotación de las tierras.34 

En el caso de la extracción de la quina, las compañías extractoras monta-

ron ejércitos privados con el in de garantizar la seguridad de arrieros y traba-

jadores frente a la resistencia armada que oponían algunos grupos indígenas, 

como los yariguíes en el Carare-Opón, y de controlar los caminos de acceso y 

los bosques. Las bandas armadas de las compañías quineras, en varios casos, 

terminaron enfrentadas entre sí para robarse la quina extraída, los víveres, las 

armas, etcétera, convirtiendo las zonas de explotación quinera en verdaderos 

campos de batalla. Este halo de violencia iba acompañado de la persecución de 

la corteza, que se iba desplazando a medida que se arrasaba y se agotaba com-

pletamente el recurso.35 El caso del holocausto cauchero, al que se ha dedicado 

una extensa bibliografía,36 desborda los límites de la descripción. 

Estas prácticas se conocen como “capitalismo salvaje” y se fundan en el 

principio colonial de maximizar la rápida obtención de beneicios. Con base en 

ellas se ha establecido una tradición de manejo coercitivo de la mano de obra, 

que ha incluido prácticas que van desde la esclavización y el látigo hasta san-

grientas masacres. Desde el punto de vista de las élites urbanas, la fuerza indife-

renciada de trabajo se considera conformada, como lo ilustra C. Rojas,37 por las 

34 Cf. J. A. Ocampo, Colombia y la economía mundial, 1830-1910, 1984.

35 Cf. C. Echandía y Y. Sandoval, “La historia de la quina desde una perspectiva regio-

nal: Colombia, 1850-1882”, 1985; C. Domínguez y A. Gómez, La economía extractiva en la 

Amazonia colombiana, 1850-1930, 1990.

36 Cf. R. Casement, Putumayo, caucho y sangre: relación al Parlamento inglés, 1911, 1985; R. 

Pineda, 2000, óp. cit.; M. Taussig, 1986, óp. cit. 

37 C. Rojas, Civilization and Violence: Regimes of Representation in Nineteenth Century Colombia, 

2001, pp. 100 y ss. 



Escenas cotidianas en los confines de la nación 275

castas inferiores de esclavos y siervos “naturales” que es necesario civilizar: los 

indios, los negros y, en general, los trabajadores calentanos. Todos igualmente 

ignorantes, inmorales, traicioneros y perezosos.38 Los métodos disciplina-

rios y la organización social de la producción se articularon en cada región 

de acuerdo con esta categorización racial y social. Entre las medidas represi-

vas para controlar la fuerza de trabajo ha habido mecanismos públicos, hoy 

en desuso, como la ley de vagos, el reclutamiento militar como castigo y como 

mecanismo para colonizar nuevas regiones, así como el trabajo forzado para 

los reclusos, vagos e infractores. Ha habido también un conjunto de prácticas 

de manejo privado, como el endeude, la prohibición de moverse por fuera de un 

territorio determinado, la coerción y el uso del castigo corporal y de la violencia 

directa, todo ello implementado por medio del terror, a cargo de las bandas 

armadas a servicio del patrón. Estas prácticas siguen vigentes en los territorios 

salvajes. Con base en estos principios funciona hoy no sólo la economía de las 

drogas, sino la ganadería, en sitios como el sur del Magdalena y el Cesar o en  

las sabanas de Córdoba y Sucre; el banano en Ciénaga y Urabá o la extracción 

de oro en el Vaupés.

La creación de estos imperios privados no se ha limitado en los territorios 

salvajes a las economías de enclave o a la empresa extractivista. Han sido un 

ingrediente fundamental para el establecimiento de redes para el comercio ile-

gal. Las tierras de nadie han sido escenario privilegiado de contrabando de todo 

tipo: de esclavos, de alimentos, de licor, de tabaco y de cigarrillos, de drogas y 

de armas. Aunque se ha creado la imagen romantizada de que el contrabando 

es cosa de aventureros, las élites regionales y los funcionarios locales han parti-

cipado, fomentado y, sobre todo, se han lucrado de él. Un claro ejemplo de ello 

es el caso de una las más prósperas rutas de contrabando que se ha mantenido 

desde las épocas de la ocupación colonial. Se desarrolló sobre el camino preco-

lonial utilizado por los indios cuanaos para el comercio de sal, que conectaba 

la península de La Guajira con el Valle de Upar y el río Magdalena, a lo largo del 

corredor entre la Sierra Nevada de Santa Marta y la serranía del Perijá.39 Desde 

38 Sin ir más lejos, la manera como se trata a las empleadas del servicio doméstico hoy sigue 

siendo evidencia de ello. Cf. “Domésticas a la fuerza”, El Tiempo, 24 de octubre de 2001.

39 W. Guerra, “Historia del poblamiento de La Guajira”, 1992.



276 Margarita Serje

temprano, en el siglo XVI, se vio convertida en una de las principales rutas para 

el comercio ilegal.40 

La Guajira era una temida frontera militar para los españoles, debido a la 

iera resistencia bélica que oponían los wayús, que han mantenido cierta auto-

nomía hasta la actualidad. La explotación de dos productos en particular, las 

perlas y el palo brasil, se convirtió en la punta de lanza de un próspero comer-

cio, a espaldas de la Corona española, con los ingleses y los holandeses en las 

costas y bahías de La Guajira. Si bien los guajiros en un comienzo no participa-

ban directamente en este negocio, la resistencia que oponían y su independen-

cia eran necesarias para que los contrabandistas, en su mayoría comerciantes 

españoles, pudieran extraer las perlas y el palo de tinte sin intervención de 

los funcionarios reales.41 Pronto, los indígenas, comenzaron a participar en el 

contrabando, lo que aianzó su capacidad de resistencia frente a los reiterados 

intentos de reducción de la Corona.42 Éstos resultaron siempre infructuosos, 

debido a que las autoridades locales se lucraban directamente del tráico, por lo 

que no les convenía la paciicación de los indios. La práctica se apuntalaba gra-

cias a la capacidad de corrupción del dinero del contrabando: las autoridades 

encargadas de controlarlo terminaban generalmente involucradas en él.

Las autoridades españolas conservaban la icción jurídica del monopolio 

comercial, para no perder las ventajas que recibían como intermediarios, y que 

eran las únicas a las que podían aspirar. Insistían obstinadamente en mantener 

sobre sus dominios americanos un rígido control comercial y altas cargas tributa-

rias.43 Sin embargo, el monopolio comercial español había sido roto en la práctica 

gracias a la expansión creciente del comercio ilícito, es decir, de las actividades 

40 La que ha sido celebrada por más de un canto vallenato, como el de Rafael Escalona: “allá 

en La Guajira arriba, donde nace el contrabando...”. 

41 R. de la Pedraja, “La Guajira en el siglo XIX: indígenas, contrabando y carbón”, 1988, p. 6.

42 La articulación de resistencia y contrabando en La Guajira dista de ser un caso aislado. Se 

dieron alianzas similares entre indígenas en pie de guerra y contrabandistas; por ejemplo, 

en el caso de los miskitos, en la costa Caribe de Nicaragua; de los araucanos, en Chile, o de 

los tupinambas, en el noroeste brasilero. Cf. J. Polo Acuña, óp. cit.

43 Cf. E. Zuleta, Conferencias sobre historia económica de Colombia, s. f., pp. 69-17.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 277

comerciales que no pagaban el debido arancel a la Corona española, práctica que 

había logrado un cierto grado de legitimidad y tolerancia en la cuenca del Caribe.44 

Durante los siglos XVI y XVII, el contrabando se realizó, bajo la forma de pirate-

ría armada, con el apoyo militar de los países interesados en subvertir el orden 

comercial impuesto por España. Así, para el siglo XVIII, cuando España comienza 

poner en marcha las reformas borbónicas, Inglaterra, Francia y Holanda habían 

consolidado su posicionamiento en el Caribe. Gracias a la piratería habían arre-

batado al imperio español una serie de puntos de avanzada, como las Guayanas, 

y varias islas, como Jamaica, Martinica o Curazao. Éstas se vuelven centros de 

mercancías en busca de mercados: adquieren el estatus de “puertos libres”, en los 

que se centra el tráico en el Caribe, y desde donde aprovechan la existencia de 

territorios por fuera del control imperial, como La Guajira, la Misquitia, el Darién, 

o el alto Orinoco, para abrir los accesos comerciales que necesitaban.45 El contra-

bando fue, de hecho, la punta de lanza de las nuevas formas comerciales del lais-

sez faire. Para su puesta en marcha y para su viabilidad, se contaba abiertamente 

con la complicidad de las autoridades en el ámbito local.

Las potencias extranjeras establecieron pactos directos con los indígenas 

alzados en armas, a quienes suministraban armas y entrenamiento militar,46 

manteniendo así la situación de anarquía necesaria para circular enormes 

volúmenes de mercancías inglesas, francesas y holandesas. El contrabando de 

esclavos llegó a tener dimensiones alarmantes. En Cartagena, el puerto negrero 

oicial, se recibía sólo una parte de los “cargamentos”. Según Juan de Orozco, ya 

desde 1631, “si traen cuatrocientas piezas, no traen registrados más de cien”.47 

El verdadero comercio de esclavos tenía lugar en Mompox, centro del contra-

bando, donde conluían las principales rutas de comercio ilegal que se habían 

consolidado en el norte del país: además de la de La Guajira, la del Darién-alto 

44 Cf. J. Polo Acuña, óp. cit., p. 42. 

45 En palabras de J. Polo, óp. cit., ocuparon aquellos “territorios fronterizos” (p. 41) “que 

España tenía en relativo abandono, ya porque fueran inhóspitos, estériles, o porque sus 

belicosos habitantes no los dejaban poblar, o porque no poseían metales preciosos”, p. 45. 

46 J. Polo, óp. cit., p. 48.

47 Citado por T. Miranda, La Gobernación de Santa Marta, 1570-1670, 1976, p. 75.



278 Margarita Serje

Sinú y San Jorge, la del Carare-Opón, la de Maracaibo-Perijá-Valle de Upar. 

Todas ellas seguían un mismo patrón: aprovechaban y fortalecían la resistencia 

armada (indígena, cimarrona, y de los libres de todos los colores), y se servían de 

rutas tradicionales de intercambio precolonial.48 Vale la pena señalar que en su 

mayoría las rutas de comercio indígenas habían sido desechadas por el pobla-

miento colonial, no únicamente porque no estaban construidas para el paso de 

caballos y ganados, sino porque su lógica espacial era otra. Contrariamente a 

las rutas españolas, que privilegiaron los ejes sur-norte de comunicación con 

los puertos y con la metrópolis, estas rutas articulaban internamente el territo-

rio. Este factor las hizo bastante convenientes para el contrabando.

Mompox se convirtió en un importante centro económico, gracias al comer-

cio ilícito, a partir del cual se extendió el intrincado sistema de haciendas gana-

deras y explotaciones auríferas. El imperio de los señores momposinos se lucró 

—con el poder de un complejo sistema de capataces, mayordomos y administra-

dores armados de látigos, perros y armas de fuego— del trabajo de un ejército de 

esclavos y de colonos y terrajeros “libres de todos los colores”. Su prosperidad les 

permitió adquirir costosísimos títulos nobiliarios, con lo cual terminaron revir-

tiendo a la Corona las ganancias de las que la habían privado con el comercio ile-

gal.49 Las facilidades que esta red ofrecía para un contrabando ya no limitado a la 

región, sino extendiéndose al interior del país, empezaron a manifestarse durante 

la guerra de 1796-1801, cuando el comercio con España sufrió una interrupción 

casi completa por el bloqueo naval inglés. Cuando Mompox decae en el siglo XIX, 

los comerciantes criollos tenían ya establecida una infraestructura paralela de 

comercio ilegal que aprovechó el interés de los ingleses durante la guerra por el 

ganado, y por el oro, la exportación más importante del país, recibiendo a cam-

bio telas y otros textiles, que constituían la mayor parte de las importaciones del 

país.50 El tráico por esta red de contrabando ha “pasado” durante el siglo XX pro-

ductos que van desde oro, maderas, tabaco, café y ron hasta electrodomésticos, 

cigarrillos, marihuana, coca y armas. 

48 M. Serje, E. Rey y G. Rodríguez, Mapa cultural del Caribe colombiano, 1992. 

49 Cf. O. Fals Borda, Historia doble de la Costa, vol.1, Mompox y Loba, 1979. 

50 De la Pedraja, 1988, óp. cit., pp. 11 y ss.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 279

La rebelión y la resistencia armada han sido aprovechadas para el montaje 

de empresas ilegales que hacen posible la obtención de grandes ganancias. Ya 

se trate de indios en pie de guerra, de cimarrones, o de las poblaciones super-

luas que llegan detrás del espejismo de cualquier iebre o bonanza, el manejo 

de esa fuerza rebelde ha sido siempre ambiguo. Genera de manera particular 

el sentimiento de “cría cuervos y te sacarán los ojos”; pero al lado del “miedo al 

pueblo” está la ventaja de mantener una situación de confusión y caos donde se 

permiten todos los excesos. 

La explotación de los territorios salvajes y de las tierras de nadie, siempre 

a través de economías extractivas y de enclave, se ha visto enmarcada en el 

complejo juego de legalidades e ilegalidades ligado a sus formas particulares de 

producción y comercialización: la usurpación, el esclavismo, la servidumbre, 

el “endeude”. Formas que han requerido siempre la imposición de la fuerza y la 

violencia. Su ámbito de desarrollo ha sido el del contrabando, o el tráico, vía 

que permite obviar cualquier intento de regulación, para lo cual se han fortale-

cido, aprovechado y provocado los movimientos de resistencia armada. Su condi-

ción de posibilidad es precisamente el hecho de ser margen, periferia, frontera: 

el estar al otro lado del espejo, en aquel lugar donde las normas de lo estable-

cido siguen otra lógica, donde se superponen múltiples códigos. Es allí donde es 

posible imponer la vieja máxima de la Colonia: “Dios está en el Cielo, el Rey está 

en Castilla y yo estoy aquí”.

Lo que ha conducido al actual estado de cosas en los territorios salvajes 

ha sido el afán de aprovechamiento rapaz por parte de las élites, es decir, el 

mantenimiento de la forma colonial de explotación por excelencia. Ello ha sido 

posible mediante un complicado juego de equilibrio, por un lado, entre una 

resistencia armada al establecimiento, sostenida y a veces propiciada; y, por el 

otro, el mantenimiento de un poder militar privado que se le oponga y equilibre, 

garantizando así un cierto control que permita sacar provecho de la situación. 

Este círculo infernal es el panorama que estas regiones presentan hoy, donde la 

guerra es una empresa particularmente lucrativa, precisamente porque repro-

duce la opacidad de esos espacios donde todo puede ser posible, pues el desor-

den legitima cualquier tipo de intervención. 



280 Margarita Serje

Paciicación

Los distintos intentos de paciicación de los guajiros durante los tres 

siglos de ocupación colonial resultan curiosamente ilustrativos de los modos 

normales de intervención estatal en los conines de la nación. Como ha sido 

señalado, el principal problema que implicaba la resistencia guajira, era el del  

tráico ilegal. Para la Corona española era prioritario resolver el problema  

del contrabando. José Polo señala que las estrategias de paciicación coloniales 

pueden resumirse en tres tipos: la primera, basada en el viejo sistema de cate-

quización, estuvo a cargo de los misioneros capuchinos; la segunda, de tipo 

persuasivo, estuvo orientada a la intervención política en la sociedad wayú y 

buscó cooptar a las autoridades y líderes indígenas; y la tercera, basada en la 

fuerza, se centró en una serie de expediciones militares. Las tres estrategias, no 

está de sobra señalarlo, no se concebían de manera excluyente, sino más bien 

complementaria.

La labor de catequización de los misioneros capuchinos en La Guajira se 

ha desarrollado siguiendo el mismo esquema de fundación de pueblos e inter-

nados, que ha sido descrita atrás. Cada uno de los paciicadores, al tiempo que 

montaba y fortalecía sus milicias, se esforzaba por entrar en negociaciones 

con los indígenas. En el caso de La Guajira hubo dos paciicadores: el primero, 

Bernardo Ruiz Noriega, cuyo nombramiento hacía parte de un contrato comer-

cial, y Antonio de Arévalo, un ingeniero militar. Ruiz Noriega comenzó nom-

brando a un cacique indígena padrino de óleos de una hija suya e intentó por 

su intermedio hacer pactos con los líderes indígenas, que, como lo anota Polo, 

tenían “sabor a capitulaciones”. Los indios debían reconocer la religión católica, 

recibir sus misioneros y, en general, negar sus prácticas y costumbres diabó-

licas, acatar las leyes y reconocer la autoridad del rey. Con el in de avanzar 

en estas negociaciones crearon el cargo de cacique mayor de la nación guajira. 

Pronto se dieron cuenta de que este cacique no podía representarlos, ni hablar a 

nombre del conjunto de los diferentes grupos que constituyen la sociedad wayú 

ni imponer su autoridad sobre éstos; por lo que crearon los cargos de capitanes 

de parcialidades. La manera de cooptar a estas autoridades implicó no sólo el 

establecimiento de relaciones como el compadrazgo, sino la compra de alian-

zas con dádivas, regalos y privilegios a los caciques y capitanes. 



Escenas cotidianas en los confines de la nación 281

Por su parte, el ingeniero Antonio de Arévalo ejempliica bien la estrategia 

de expediciones militares, que eran parte de un plan defensivo para controlar el  

comercio en todo el Caribe.51 Sus esfuerzos se dedicaron primero a adecuar 

el aparato militar, al tiempo que dialogaba con los indígenas y les entregaba 

regalos. Su intervención se orientó a focalizar la acción militar y delimitarla en 

un espacio estratégico, fortiicarlo y, desde allí, reducir por las armas, castigando 

a ciertos grupos indígenas, como los de la serranía de la Macuira, considera-

dos como los más activos en la resistencia. Para ello propuso la fundación de  

cuatro poblaciones en puntos clave del territorio guajiro y un cruce de rutas  

de comunicación que las articulara. Desde estas posiciones fortiicadas proce-

dería a estrangular la resistencia indígena. Signiicativamente, el factor decisivo 

que impidió el éxito de la empresa paciicadora fue que a las autoridades locales 

no les convenía la sujeción de los indígenas, pues de ello dependía la lucrativa 

actividad del contrabando.52

Si se miran en conjunto las políticas de paciicación durante la ocupación 

colonial, es posible resumirlas en dos grandes ejes de acción: la construcción 

de consentimiento y la contención. Por una parte, las labores de colonización-

catequización y la centralización de la autoridad indígena mediante la creación 

de cacicazgos y capitanías, acompañada de mecanismos como las dádivas y el 

compadrazgo, considerados ambos como condiciones para “negociar”. Por otra 

parte, las intervenciones de tipo militar, en las que se conjuga la acción de un 

brazo armado público y otro privado. La acción de este aparato militar se ve 

complementada y acompañada de un proceso de ordenamiento territorial que 

incluye la ijación de la población indígena itinerante en asentamientos esta-

bles, donde puedan ser contados censados y normalizados, y la apertura y cons-

trucción de vías de penetración. Finalmente, se genera con ello una regulación 

zonal de las actividades ilícitas, que se ven “contenidas” en el marco de unas 

fronteras especíicas. De las fronteras de la normalidad.

Mirada en su conjunto, la acción colonial de paciicación guarda grandes 

similitudes con las líneas de intervención actual del Estado en los territorios 

51 Los planes de Arévalo aparecen consignados en su informe sobre la provincia de Riohacha, 

en 1773, Archivo General de la Nación, Bogotá, Milicias y Marina 119, f. 450-456.

52 Cf. J. Polo óp. cit.; R. de la Pedraja, 1988, óp. cit. 



282 Margarita Serje

salvajes. En particular, en lo que se reiere a la “construcción de consentimiento”, 

que se releja en un conjunto de políticas orientadas a propiciar la inclusión 

democrática de sus pobladores a través de una serie de espacios de participa-

ción. Se trata de prácticas en las que se adopta una lógica escolar y discipli-

naria donde los representantes comunitarios que van a ser consultados se ven 

transformados en el público receptivo de una secuencia de exposiciones de tipo 

magistral. Además de poner en evidencia la verdadera posición de los consul-

tados como receptores o, en el mejor de los casos, como alumnos a quienes se 

intenta infundir un discurso, se revela aquí muy bien el tipo de comunicación 

que los representantes de un Estado urbano, que se quiere tecnocrático, pue-

den establecer: se trata de una práctica donde sólo se oyen las voces de quie-

nes dominan cierto vocabulario y ciertas formas de retórica, donde el universo  

de lo que es posible discutir y resolver está deinido de antemano en el marco de  

categorías y formulas “técnicas” y donde sólo se pueden tomar decisiones  

de acuerdo con la lógica y la racionalidad de aquellos que presiden la reunión, 

quienes de esta manera imponen y delimitan las reglas del juego.53 La lógica 

subyacente a los consejos, talleres y demás “espacios de participación” deter-

mina y restringe, de manera invisible, las posibilidades de diálogo a la lógica de 

una de las partes. Al concebir la participación como un ejercicio institucional 

e institucionalizado de intervención dentro de un marco predeterminado de 

prácticas, conceptos y vocabularios, sólo se da cabida a las opiniones de los 

participantes sobre el conjunto limitado de temas y de opciones que deinen 

los técnicos para orientar las vidas de todos y se dejan de lado los signiicados 

que los distintos aspectos de la vida cotidiana, sus lugares y sus paisajes tienen 

para los ciudadanos. Estas prácticas han terminado “empoderando”, más que a 

las comunidades locales, a la de los técnicos y expertos: es decir, a la comunidad 

epistémica54 que sustenta el Proyecto Nacional. Este hecho ha sido desaiado 

53 Este tema lo he desarrollado ampliamente en “La utopía de la participación”, donde pro-

pongo un análisis detallado de estas prácticas. En M. Serje, M. C. Suaza y R. Pineda (eds.), 

2002, Palabras para desarmar. Por lo demás, el reconocimiento del carácter paradójico de 

las prácticas de participación es cada vez más generalizado. Cf. B. Cook y U. Kothari (eds.), 

Participation: he New Tyranny?, 2002. 

54 P. Haas, “Do Regimes Matter?: Epistemic Communities and Mediterranean Pollution 

Control”, 1989.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 283

insistentemente por diversos grupos, que han llegado incluso a proponerles a 

las administraciones la necesidad de crear “comisiones de seguimiento” que 

vivan por lo menos un mes con ellas para saber realmente cómo es la comuni-

dad, qué necesita, qué espera.55 

Entre enero y julio de 1998 tuve la oportunidad de hacer parte del Comité 

Interinstitucional para reglamentar el proceso de consulta previa, un meca-

nismo destinado a consultar con los grupos indígenas cualquier medida estatal 

que se considere que pueda afectar su integridad económica, social o cultural. 

La consulta previa es un precepto constitucional que ya ha sido objeto de nume-

rosos debates y conlictos entre los indígenas y los funcionarios del Estado, y 

entre las distintas instituciones involucradas: la Dirección General de Asuntos 

Indígenas (hoy Dirección de Etnias del Ministerio del Interior), el Ministerio del 

Ambiente y el de Minas y Energía. Desde el punto de vista de los representantes 

de estas instituciones, en el debate sobre la consulta estaban en contención dos 

formas de entenderla: para unos consultar quiere decir informar y para otros 

consultar implica tener en cuenta el punto de vista del otro, reservándose la 

facultad de decidir.

Para los indígenas, consultar se entiende como concertar o acordar e, incluso, 

como reconocer al consultado la facultad de decidir: “en nuestra consulta ijamos 

nuestra posición con base en el amplio consenso”. Aún más, si se tiene en cuenta 

que, a partir de la Constitución del 91, el Estado colombiano ha reconocido a las 

autoridades indígenas como parte del Estado.56 Invocan además la ley que regla-

menta el Convenio 169 de la Organización Internacional del Trabajo (OIT) que 

establece que su inalidad es llegar a un acuerdo para obtener el consentimiento 

de los afectados. Sin embargo, el punto de vista de los indígenas se consideró 

completamente fuera de cuestión por parte de los funcionarios. 

55 Cf. por ejemplo, el caso de las comunidades del alto Atrato, documentado por E. Pacheco y 

M. Serje, Proyecto Gobernabilidad en América Latina, PNUD, 2003. Se puede consultar en 

www.logos.undp.org/logosis.

56 Las autoridades tradicionales y los cabildos están reconocidos constitucionalmente como 

entidades públicas de carácter especial, a las que se reconoce autonomía política y adminis-

trativa (art. 330), y se delegan en ellas varias funciones estatales, como la prestación de los 

servicios básicos de salud y la educación (arts. 68 y 357), y funciones jurisdiccionales (art. 246).  

A los resguardos se les reconoce el estatus de entidades territoriales (arts. 286 y 357).



284 Margarita Serje

En medio de las acaloradas discusiones sobre qué correspondía a cada 

institución, había entre los funcionarios de las distintas entidades una noción 

que era objeto de consenso unánime: la de que “una consulta amplia les quita 

soberanía a las instituciones”. Por ello, cualquier reglamentación de la consulta 

previa debía impedir que se pusiera en cuestión el que la decisión inal sobre el 

desarrollo está en manos de las instituciones del Estado. Ello pone en evidencia 

que no tiene la menor relevancia el hecho de que la airmación “el Estado no 

puede ceder su soberanía a los indígenas” esté en franca contradicción con los 

principios democráticos que suponen que “la soberanía emana del pueblo”. O 

que en el marco de la democracia el sentido de la participación es que las deci-

siones sean el resultado de un proceso de deliberación en el que toman parte 

los ciudadanos. 

El concebir que la soberanía de la nación esté en juego en la consulta revela 

tres aspectos cruciales. El primero de ellos es que éste es un mecanismo que 

efectivamente se articula a la puesta en marcha del proyecto de integración de 

la nación, de lograr que el orden institucional reine en todo el territorio, esta-

bleciendo al tiempo los únicos términos en que ésta puede darse. De cierta 

manera, se reproduce aquí el mismo principio que regía las Capitulaciones 

coloniales. La disposición de la consulta previa se dirige exclusivamente a los 

grupos indígenas y a las comunidades negras contempladas en la ley 70 de 1993, 

conocida como la Ley de Negritudes, que no se reiere a los grupos urbanos 

sino a aquellos que ocupan territorios étnicos, signiicativamente considerados 

por la ley como baldíos. En una ley similar, la de Reservas Campesinas (ley 60  

de 1994), que busca proteger la pequeña propiedad campesina de los proce-

sos de concentración de tenencia de la tierra, especialmente pensada para las 

zonas de colonización, se contempla un instrumento semejante. Este tipo de 

mecanismo de “participación” está entonces dirigido especíicamente a los 

grupos ubicados en los territorios salvajes. Es decir, a los grupos que están en 

proceso de ser integrados a la economía nacional, a ser tomados por la mano 

invisible de la racionalidad de la producción moderna y del desarrollo. Es por 

ello que se considera que está aquí en juego la soberanía. 

El segundo aspecto aquí evidente es que el conjunto de grupos sociales 

a quienes se dirige el mecanismo de consulta, aunque son reconocidos por la 

Constitución como ciudadanos, de hecho, en la práctica, no se los considera 



Escenas cotidianas en los confines de la nación 285

como tales, pues no se admiten como parte del pueblo del cual emana la sobe-

ranía. En el inconsciente político de la nación —es decir, de aquellos que fun-

gen en nombre del Estado— sigue estando vigente la idea de que el pueblo sólo 

puede ser “el pueblo de poetas” de José María Samper. Es decir, el pueblo letrado 

y urbano, capaz de entender e impulsar la racionalidad del orden moderno. En 

la medida en que estos grupos pueden participar sólo si dan su consentimiento 

y únicamente pueden hacerlo en los términos previstos por el Estado, se desco-

noce y se deslegitima la manera de entender la naturaleza y la naturaleza de las 

cosas de estos grupos, desechando todo aquello que se aparte de los designios y 

prioridades de la racionalidad moderna y de su economía política.

Y el tercer aspecto que se destaca es la profunda desconianza y temor que 

inspiran los grupos que se ubican más allá de las fronteras de la civilización. Al 

ser objeto del proceso de proyección, se asume que estas poblaciones son “pro-

clives a la violencia”, viven en la ilegalidad, no tienen valores. Tienen un modo 

de vida, una forma de pensar y unas expectativas ignorantes, atrasadas y, por 

lo demás, absurdas. Por todo ello, se consideran potencialmente conlictivos 

y rebeldes (se asocian invariablemente a las guerrillas: sus líderes, patrocina-

dores y defensores son auxiliadores de éstas); aparecen como un obstáculo al 

progreso del país (los intereses particulares de unos miles de indios no pueden 

primar sobre los de la nación, como se ha argumentado recurrentemente tanto 

en el caso de la confrontación de los uwas con el desarrollo petrolero como en la 

de los emberas frente al desarrollo hidroeléctrico), y ello los convierte inmedia-

tamente en opositores del régimen (pues si no son colaboradores e informantes 

del Estado y sus aliados, lo son de la guerrilla). Fundamentalmente, esta con-

cepción no se aleja mucho de la concepción que tienen Codazzi o los virreyes 

borbónicos de los indios bravos. 

En virtud del proceso de reversión, se considera que estos grupos deben 

plegarse y sumisamente pasar a ser instrumentos del proceso de integración 

nacional. No se concibe siquiera que puedan tener una visión propia, opuesta o 

distinta al “desarrollo de la nación”, y, en caso de que la tengan, ésta no es válida. 

Puede rápidamente ser desechada (no podemos volver atrás en la historia y vivir 

como indios, como negros o como pobres). Los que se oponen a la racionalidad 

del desarrollo tienen dos opciones, las mismas que han tenido a lo largo de toda 

la historia colonial: o se disponen a ser poseídos por ella o serán aniquilados.  



286 Margarita Serje

Se articula y se justiica así la necesidad de un ejercicio de gobierno de tipo abier-

tamente autoritario, pues estos grupos no están llamados a decidir siquiera el 

destino de sus vidas o sus territorios, ya no digamos de la nación. Se requiere 

“mano tendida”, es decir, poner en marcha un esquema de “participación demo-

crática” en el que la única alternativa que tienen es dar de buena manera su 

consentimiento, para que se genere la ilusión de que se los tiene en cuenta. Y, en 

caso de que se movilicen para protestar, como ya se han visto criminalizados de 

antemano, lo que se necesita entonces es “pulso irme”: la Fuerza Pública hará 

realidad la soberanía de la nación en estas tierras de nadie.

El autoritarismo del Estado frente a los grupos indígenas y afrocolombia-

nos se concretó en la expedición de un decreto de reglamentación de la consulta 

previa,57 en el que, a pesar del marco constitucional, o seguramente gracias a 

él, se entiende por consulta un proceso excluyente donde se imponen la lógica 

disciplinaria y el universo de categorías aplicado por la tecnocracia, y donde, 

inalmente, la decisión última la tiene el Estado. Es decir, la tiene un ente virtual 

y abstracto que, como ventrílocuo, habla a través de sus funcionarios, es decir, 

de un grupo social particular conformado por técnicos, en el mejor de los casos, 

y en su mayoría, por miembros de la clientela y su “familiocracia”. 

El decreto sobre la consulta ha sido interpretado como una agresión 

directa a los derechos de los indígenas y afrocolombianos. Niega la posibilidad 

de buscar acuerdos y consensos, pues establece que ante cualquier desacuerdo 

la autoridad competente se reserva el derecho de decidir. Restringe el objeto 

de la consulta al análisis del impacto ambiental, al tiempo que conirma una 

disposición establecida en la Ley del Ambiente, que “obliga” a la empresa ejecu-

tora del proyecto a inanciar y realizar los estudios de impacto. Da así la voz y 

la autoridad para identiicar y valorar las consecuencias sociales, ambientales 

y económicas de los proyectos de desarrollo, de la economía de enclave, a una 

de las partes: a la que los provoca, a la que reconoce así como juez y parte. 

La participación queda aquí institucionalizada como una verdadera parodia, 

pues el mecanismo de consulta desconoce tanto el principio básico de cual-

quier intento de comunicación, que es el de buscar formas y herramientas de 

conversación que sean aceptables para las partes, como la posibilidad de llegar 

57 Decreto 1320 de 1998.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 287

a acuerdos y consensos. El derecho al veto al desarrollo ni siquiera se contempla 

como posible: el sometimiento al “proyecto nacional” es incuestionable. 

Se ve aquí en acción uno de los principios sobre los que se erige el orden 

colonial-moderno que el Estado representa: el principio de la negación sarcás-

tica. El principio de exponer y decir exactamente lo contrario de lo que se es 

o de lo que se hace. Este principio, que va mucho más allá del eufemismo,  

es innombrable. No hay palabras en el vocabulario cotidiano para precisarlo. Ha 

sido, sin embargo, bien descrito por George Orwell en 1984, donde lo pone en 

evidencia particularmente con el lenguaje del Estado totalitario del Big Brother, 

que se sintetiza en los lemas del ministerio de la verdad: “la guerra es la paz”, 

“la libertad es la esclavitud”, “la ignorancia es la fuerza”. Es el mismo principio 

que está detrás de la famosa frase “Arbeit macht frei” que exhibían los campos de 

exterminio del régimen nazi, no casualmente construidos a la imagen y seme-

janza del campamento de enclave. O el nombre del “Estado Libre del Congo”, 

bajo el cual ese país fue administrado como propiedad privada de Leopoldo II 

de Bélgica. Estas descripciones, que ponen en evidencia su funcionamiento en 

el marco de sistemas totalitarios, exponen al mismo tiempo el sustrato autori-

tario de muchas de las prácticas consideradas normales en el mundo moderno. 

Este mismo principio rige en general la participación, cuyas prácticas están 

diseñadas precisamente para impedirla. El que se suponga que el hecho de ade-

lantar un proceso como el de la consulta sea garantía de participación hace 

parte del mismo supuesto según el cual reconocer a todos los habitantes como 

iguales ante la ley ya es garantía suiciente de su estatus como ciudadanos. La 

normatividad liberal se ha establecido históricamente de manera utópica, es 

decir, partiendo del supuesto de que en la realidad en la que se inserta se da una 

situación fundamental de equidad. Esta situación de equidad sería, al mismo 

tiempo, generada y garantizada por la promulgación misma de esa normati-

vidad, como lo señala Catherine MacKinnon.58 Se supone aquí que la promul-

gación misma de la ley tendría, de hecho, una fuerza ilocutoria, es decir, que 

mediante el acto mismo de enunciación, se realiza la acción que se enuncia. 

Lo que se genera es una especie de círculo vicioso que termina perpetuando y 

naturalizando la situación de inequidad. 

58 C. MacKinnon, óp. cit., 1989, p. 264.



288 Margarita Serje

Conservación y desarrollo

Los íconos privilegiados de la América equinoccial: los picos nevados, 

las selvas y las extensas sabanas, están todos en franco proceso de extinción. 

Comparten el extraño sino de muerte que ha acompañado la larga tradición de 

poner lo exótico en exhibición: el paisaje tropical transformado en espectáculo 

y los mudos especímenes que lo habitan dispuestos para ser expuestos, para 

ser consumidos. En primer plano se evidencian las complejas conexiones que 

entrelazan los paisajes y los cuerpos exóticos. Ambos saturados de naturaleza y 

dispuestos abiertamente a ser transformados.59 No gratuitamente la literatura 

de viajes coloniales está llena de metáforas sexuales con las que se describen 

tanto el encuentro y la conquista como los paisajes tropicales voluptuosos y 

accesibles como sus sensuales y despreocupados habitantes. Su consumo visual, 

tanto como su posesión y su uso a través de la intrusión, es un rasgo central de su 

deinición social como naturales, inferiores y femeninos. Es un rasgo central de 

la ambigüedad de su naturaleza salvaje que representa una amenaza y a la vez 

una promesa. De su naturaleza infantil e inerme, por lo que nunca se duda que 

deben estar bajo la tutela y responsabilidad de la mirada civilizadora.

Una de las líneas más visibles de esta tutela es la cientiización de las “ecolo-

gías tradicionales”. Ya desde la Cumbre de la Tierra, celebrada en Río de Janeiro 

en 1992, se ha venido insistiendo de manera cada vez más generalizada en la 

importancia de los conocimientos indígenas en el campo de los saberes sobre 

la naturaleza y a propósito del reconocimiento de impactos y evaluaciones 

ambientales.60 Se ha resaltado el alcance y el carácter innovador e interdiscipli-

nario de los conocimientos indígenas en materia de evaluaciones ambientales, 

así como el dinamismo de esos conocimientos y su gran capacidad para emitir 

pronósticos. Este reconocimiento ha sido posible, paradójicamente, precisa-

mente gracias a la concepción que naturaliza al indígena como salvaje, que lo 

59 J. y J. Comarof ilustran esta compleja conexión en su discusión sobre los cuerpos africanos. 

Cf. Of Revelation and Revolution: Christianity, Colonialism, and Consciousness in South Africa, 

1991. 

60 Cf. los diversos artículos publicados en el número especial “El conocimiento indígena”, en 

el International Social Science Journal, núm. 173, septiembre de 2002. 



Escenas cotidianas en los confines de la nación 289

ve como “natural”, como inmerso en las leyes de la naturaleza. En ello se basa 

la noción, como se ha señalado atrás, de que los pueblos indígenas o tradicio-

nales “conservan” una relación sagrada con la naturaleza y viven en un universo 

“sociocósmico” del que ellos mismos son un elemento integrante, por lo que su 

pensamiento es inseparable de una ética del medio ambiente. El esfuerzo por 

encontrar en las cosmologías “no occidentales” respuestas, alternativas, nue-

vas recetas para recuperar lo que se perdió mediante el pase mágico de desen-

cantar la naturaleza, ha implicado traducir, o mejor, reducir la “armonía con 

la naturaleza” a los lenguajes lógicos y coniables del conocimiento racional y 

transformarlos en ecología, en inventarios y clasiicaciones de biodiversidad, en 

bancos genéticos, en pautas de manejo del medio.61

Así, una de las principales líneas de la política de enclave a comienzos del 

siglo XXI es la que se dirige al manejo y mantenimiento de uno de los principa-

les recursos que el trópico ofrece a los ojos metropolitanos: el de la profusión 

de su naturaleza, que hoy recoge la noción de biodiversidad. Su conservación 

in situ se entiende en términos de la creación de áreas protegidas y conteni-

das para preservar los paisajes exóticos, la naturaleza salvaje, y, por ende, a las 

comunidades tradicionales —naturales— que habitan en ellas. Esta política se 

basa en un ejercicio de planiicación del paisaje que asume la forma de una 

macrozoniicación, que determina qué actividades humanas son permisibles 

y dónde pueden desarrollarse. Se establece así una serie de zonas de resguar-

dos, parques naturales, reservas, santuarios y “de amortiguación”. Crear áreas 

protegidas ha tenido en Colombia el efecto paradójico de transformarse en estí-

mulo para la colonización y, sobre todo, la explotación acelerada e indiscrimi-

nada de los bosques. Teóricamente, de acuerdo con la ley, estas áreas deben ser 

saneadas, por cuanto la propiedad privada queda excluida dentro de su períme-

tro. Ello signiica que en algún momento se destinarán recursos públicos para 

comprar las “mejoras” de quienes se hayan establecido o hayan explotado esos 

predios. Por mejoras se entienden, en la buena tradición colonial europea, las 

áreas ortogonales de cultivos organizados en eras, las cercas y los pastos para 

la cría de ganados. Por ello, a la voz de resguardo o de parque la gente se apre-

sura a abrir mejoras, en espera de que en algún momento el Estado pague por 

61 Véase A. Agrawal, óp. cit.



290 Margarita Serje

ellas, como lo establece la ley. La manera más expedita de hacerlo es tumbar el 

bosque, quemar y sembrar pasto. Paradójicamente, la declaratoria de áreas de 

conservación o de resguardo terminan siendo un llamado a convertirse en exac-

tamente lo contrario: en vez de conservar el bosque y la biodiversidad, fomen-

tan su transformación en potreros.62 Por lo demás, los recursos para sanear y 

los procedimientos para hacerlo, si aparecen alguna vez, toman años para que 

se concreten. Así, la declaratoria de áreas protegidas fomenta en la práctica su 

apropiación por las vías de hecho por parte de foráneos.

Por otra parte, las actividades económicas articuladas a la conservación, 

como el ecoturismo, la reforestación, los llamados “productos no tradicionales”, 

o los “servicios verdes”, ponen de presente que la conservación ha pasado a con-

vertirse en un tipo particular de proyecto de desarrollo: “Un desarrollo adap-

tado a las regiones del mundo que poseen ventajas comparativas en cuanto a 

diversidad biológica, belleza de los paisajes y singularidad de hábitats o ecosis-

temas”, como lo señala Charles Geisler, quien además añade que:

[…] el desarrollo de áreas protegidas por entidades oiciales y no guberna-

mentales requiere prestamos y movilización de capitales, planiicación en gran 

escala y nuevas infraestructuras, más expectativas de ingresos y/o beneicios 

no comerciales para generaciones presentes y futuras. Este tipo de desarrollo 

puede parecer menos dinámico que el desarrollo regional consistente en cons-

truir plantas hidroeléctricas, carreteras o zonas industriales, pero tiene igual-

mente un gran potencial de perturbar la cultura, desalojar personas y modii-

car el valor de los bienes y las pautas de propiedad.63

Las áreas protegidas esconden tras de sí una cara más amigable —una 

máscara—, la tradición moderna iniciada en el siglo XVII de cerrar y privati-

zar los comunes. Para conservarlos, se están cerrando y privatizando hoy los 

62 En los seis años siguientes a la declaratoria en 1994 como área de resguardo del piede-

monte entre los ríos Don Diego y Palomino, en la Sierra Nevada de Santa Marta, la cober-

tura de bosques disminuyó en esa zona en más de un 40%. Cf. Informe Evaluación Ecológica 

Rápida, Fundación Pro-Sierra, 2000. 

63 Ch. Geisler, óp. cit., 2003, p. 82.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 291

recursos vitales del planeta: agua, oxígeno, biodiversidad. No sobra señalar que 

la empresa conservacionista adopta en la práctica, para su emplazamiento, el 

esquema del enclave: los parques nacionales, santuarios y reservas se organizan 

y se relacionan con el entorno, de acuerdo con sus pautas.

De cualquier modo, paralelamente a las empresas de conservación, se con-

tinúa favoreciendo el desarrollo “más tradicional”, que a la vez complementa y 

hace posible la política del enclave. El punto de partida es la certeza incuestio-

nada de que lo que el desarrollo ofrece es exactamente lo que la gente quiere, 

lo que la gente necesita. Este mito, que justiica su razón de ser y naturaliza 

sus propuestas, se ve reproducido y legitimado en el extraño supuesto de que 

sólo mediante inversión en desarrollo social se pueden resolver los problemas 

que genera la intrusión del desarrollo “duro”. Lo que en últimas equivale a reco-

nocer que se necesitan medidas paliativas para los impactos de la política del 

enclave. Se cierra así el círculo. Para consumar la articulación a la nación y a 

la economía metropolitana, se recomienda la inversión paralela en las líneas 

más sociales de desarrollo y participación. En las fronteras agrícolas éstos se 

concretan en programas de desarrollo agropecuario con crédito y asistencia 

técnica, para resolver así su condición de territorios “huérfanos de trayectoria 

agrícola y ganadera”. 

Los créditos y la asistencia técnica tienen como objetivo garantizar que 

los beneiciarios orienten su producción al mercado. Hacia el único sistema de 

mercado que hoy se considera viable: el mercado moderno regulado por pre-

cios, que tiene por objeto la maximización de rentabilidad y la reproducción del 

capital. Así, se espera que los diferentes grupos, indígenas, campesinos, colonos, 

afrocolombianos, se centren en la producción de especies que tienen salida en 

el mercado. La gente se ve “embarcada” —como lo expresara un “beneiciario”— 

en créditos diseñados para que su pago sólo pueda ser viable en la medida en 

que la producción tenga ciertos niveles de rentabilidad. Para ello, en palabras 

de un grupo campesino en Arauca, “hay que venderle el alma al diablo”. Hay que 

adoptar sistemas disciplinarios de trabajo, hay que supeditar la vida cotidiana 

a las demandas de la producción y hay que hundirse en el círculo infernal del 

endeude, pues los productos rentables dependen de semillas mejoradas y de 

insumos que desbordan los parámetros de los créditos campesinos. Eso para 

no hablar de las vicisitudes de la comercialización, pues la rentabilidad de los 



292 Margarita Serje

productos, como lo expresaron los mismos campesinos, hace unos años depen-

día de colocar los productos en el mercado local o regional; hoy no: hoy la ren-

tabilidad depende de su posición en el mercado nacional e internacional. El 

problema, decían, es que los créditos y la asistencia técnica sólo se dirigen a los 

productos “favorecidos para la comercialización”. Es decir, a los productos que 

son buenos en el mercado, esa instancia abstracta que ya nada tiene que ver con 

la plaza, donde los negocios e intercambios se sellaban con una cerveza, y si no 

había plata, pues se cambiaban por otros. 

Este proceso de deinición de especies adecuadas para el mercado —que 

resulta, por lo demás, ilustrativo del destino que tiene la celebrada biodiversi-

dad en el marco del sistema de producción moderno— reduce las posibilidades, 

no sólo de otro tipo de intercambios, sino de la seguridad alimentaria. En el 

caso de la papa, por ejemplo, la especie más común es Solanum tuberosum, de 

la que hay más de seis especies propias de Colombia (v. gr. Solanum andigenum; 

S. valenzuelaa Pal.; S. Jungladifolium Dun; S. Colombianum Dun; o S. Rybinii). De 

esta última existen las variedades bogotense, boyacense, popayanum y pastoense, 

que son las famosas papas criollas o chauchas. De S. andigenum se han iden-

tiicado variedades que se conocen en Cauca y Nariño con nombres comunes 

como papa blanca, ojona, negra, morada, guata, chimbala blanca, tantaquilla, 

etcétera; en Cundinamarca y Boyacá se han identiicado cerca de 60 varieda-

des, como sabanera, tocana, paramuna, lisaraza, quicha, tuquerreña, arbolona, 

gulupa, argentina, piedra, etcétera.64 Esta enorme diversidad de papas existe 

hoy únicamente en las chagras indígenas y en las huertas caseras campesinas 

destinadas al autoconsumo, pues “la mano invisible del mercado” ha determi-

nado que sólo diez variedades se coticen en el mercado nacional, y únicamente 

cuatro en los supermercados de Bogotá. Se ha impuesto una diferenciación de 

los productos con base en marcas que los distinguen de acuerdo con su “cali-

dad”: homogeneizando su forma, peso, limpieza y empaque. Los casos del fríjol 

(tres especies americanas: Phaseolus lunatus L., P. vulgaris L. y P. multilorus W., 

más de 130 variedades de Phaseolus) o el maíz (Zea mays L.) son mucho más 

complejos en cuanto a especies, subespecies y variedades, dada la multiplicidad 

64 Luis Alfredo Londoño, asesor del sector agropecuario, programa indígena Red-PMA (comu-

nicación personal).



Escenas cotidianas en los confines de la nación 293

de sus usos. Por no mencionar el caso de las yucas amazónicas. Esta enorme 

diversidad de especies es cada vez menos viable para sus productores.

Los programas de crédito y asistencia técnica van acompañados muchas 

veces de pequeños proyectos, como construcción de estanques piscícolas, cría 

de especies menores y establecimiento de cultivos de pancoger. Los técnicos 

estimulan a la gente a abrir huecos y a criar alevinos, que deben comprar y 

traer desde las ciudades donde se producen, al igual que el concentrado con 

el que se alimentan. Por algo se encuentran en los rincones más inesperados 

de Colombia —incluso al lado de ríos con pesca todavía abundante como el 

Vaupés— estanques llenos de sapos y renacuajos, poco comestibles. En cuanto 

a las especies menores, se importan gallinas y marranos de engorde, especies 

perfectamente adaptadas a la vida de criadero y al alimento concentrado, que 

una vez en el monte sufren de las dolencias más increíbles, como el caso de las 

gallinas atacadas por el mal conocido como meteorismo espumoso: se llena-

ron de gas y explotaron ante la incredulidad de los indígenas “beneiciarios” 

de un proyecto en el Amazonas. No es realismo mágico, es la triste realidad del 

desarrollo. 

De cualquier modo, la asistencia técnica y el acompañamiento a los pro-

yectos se esfuman más temprano que tarde: por cambios en la administración, 

en las prioridades de la política, etcétera. La gente termina manejando simul-

táneamente dos sistemas de producción: el de las chagras en el caso indígena 

o el de las huertas familiares y “patios” en el caso campesino, para el autocon-

sumo, del que viven y del que dependen para su sustento cotidiano. Y, por otro 

lado, unos lotes para el mercado, que son una lotería. Casi nunca son rentables, 

por lo que la gente termina endeudada y ahogada con créditos impagables para 

compra de insumos agropecuarios. Por ello, muchas veces pierden las tierras y 

se ven obligados a transformarse en peones asalariados o en raspadores de coca 

y articularse así a la economía nacional, que es inalmente de lo que se trata. 

Aunque es cierto que se hacen desesperados esfuerzos, por parte de los funcio-

narios en el nivel regional, para adecuar los proyectos a las realidades locales, el 

absurdo es a veces tal, que la gente muchas veces piensa que “es preferible que 

se roben la plata” y no se adelanten ciertos proyectos, que de llegar a realizarse 

sería para los “beneiciarios” (o, más bien, los “afectados”, como se describió a 

sí mismo un grupo de usuarios de un programa de desarrollo) un desastre en 



294 Margarita Serje

sus vidas cotidianas. La reacción de un beneiciario frente a uno de los típicos 

proyectos resulta ilustrativa:

Nosotros lo que podemos opinar es que respetamos lo que digan las leyes y 

lo que digan las autoridades y lo que digan nuestros asesores. Pero en lo que sí 

hay que hacer hincapié es en que la persona que dirige el programa [...] primero 

tendría que meterse en el medio para ver si el proyecto que nos ha enviado, que 

nos quieren imponer, en este medio beneicia [...] porque no es igual una persona 

que conoce el sol guajiro a otra que, estando en su oicina lo imagina a base 

informaciones. Las informaciones no pueden ir completas, las que son completas 

las da la práctica y son mejores que la teoría.65

No sólo se ha venido produciendo un enorme corpus de trabajos críticos 

sobre el desarrollo,66 numerosos grupos han comenzado activamente a recha-

zar sus “beneicios”. Se puede citar el caso de los yukunas, en la Amazonía, a 

quienes una cadena inglesa propuso comprar la mayor cantidad posible del 

aceite de palma de seje que éstos producen. Los indígenas sólo accedieron a 

extraer un número reducido de galones que les permitiera obtener una cierta 

cantidad de dinero necesaria para adquirir unos artículos especíicos del mer-

cado urbano (motores, gasolina, pilas, y ciertas herramientas). Expresaron que 

65 Informe de Monitoreo, Reunirse-Red de Solidaridad Social, 1997 (énfasis mío).

66 La literatura sobre los efectos perversos del desarrollo es enorme y sigue aumentando. Cf. 

C. Lévi-Strauss, “Les discontinuités culturelles et le développement économique et social”, 

1973; E. F. Schumacher, Small is Beautiful: A Study of Economics as if People Mattered, 1973; 

F. Fanon, Les damnés de la terre, 1963; P. Freire, Pedagogía del oprimido, 1970; P. González 

Casanova, “Internal Colonialism and National Development”, 1965; D. Lal, he Poverty of 

“Development Economics”, 1985; A. Escobar, Encountering Development: he Making and 

Unmaking of the hird World, 1995; M. Taussig, he Devil and Commodity Fetishism in South 

America, 1980; W. Sachs (ed.), he Development Dictionary: A Guide to Knowledge as Power 

1992; J. C. Scott, Seeing like a State, 1998; I. Illich, Celebration of Awareness, 1970; J. Ferguson, 

he Anti-politics Machine: “Development”, Depolitization and Bureaucratic Power in Lesotho. 

1994; A. Escobar y A. Pedrosa (eds.), Pacíico: ¿desarrollo o diversidad?, 1996; P. Chaterjee, 

he Nation and Its Fragments, 1993; A. Rivera, “El desarrollo como una manera de construir 

la realidad”, 1990; M. Rahnema y V. Bawtree (eds.), he Post-Development Reader, 1999; 

M. Serje, M. C. Suaza y R. Pineda (eds.), óp. cit., 2002.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 295

no estaban dispuestos a invertir ni todo su territorio ni todo su tiempo para 

obtener las ganancias económicas que prometía el negocio. O el caso del pro-

yecto de apoyo a la comercialización de café en la Sierra Nevada de Santa Marta, 

cuyo objetivo, después de la deliberación de los beneiciarios, quedó deinido 

como “disminuir la cantidad de dinero que entra al resguardo Kogui-Arsario”, 

con argumentos similares a los de los yukunas. Algunos meses más tarde, el 

Consejo de Autoridades Indígenas de la Sierra Nevada rechazó enfáticamente 

la implementación de un enorme proyecto de desarrollo propuesto por el 

Banco Mundial y la Fundación Pro-Sierra Nevada. Y no sólo se trata de indí-

genas, de quienes se puede esperar más fácilmente este rechazo, también de 

comunidades campesinas y urbanas. Se puede mencionar el caso de un grupo 

de campesinos en Sucre, que rechazó un programa de crédito y asistencia téc-

nica argumentando que la rentabilidad económica que prometía el proyecto 

no compensaba el hipotecar sus tierras en un crédito, con el que sabían que 

iban a “quedar enganchados”. O el caso de las mujeres ahorradoras de Leticia 

y de Barrancabermeja (estas últimas agrupadas en la asociación “Merquemos 

Juntas”), que han insistido, pese a las presiones de diversos organismos inter-

nacionales, en mantener no sólo la escala de su ahorro, sino su organización 

informal, y donde las ganancias que obtienen no se destinan a la reproducción 

del capital inanciero sino al apoyo solidario: los beneicios se reinvierten en 

apoyar a los desplazados, en programas de vivienda solidaria, etcétera.67 Estos 

casos (entre muchos otros) demuestran de manera cada vez contundente que 

los presupuestos del mercado moderno (lo que queremos todos, si tenemos la 

oportunidad, es tener cada vez más ganancias económicas) y del desarrollo (su 

oferta es exactamente lo que la gente quiere y necesita) deben ser puestos en 

cuestión.

El fracaso de este modelo de “desarrollo social” en estas regiones es 

evidente,68 tan evidente como la resistencia cada vez mayor que ha venido 

67 Estos casos han sido documentados por el Programa Indígena Red de Solidaridad (PMA), 

PNUD, Programa de Desarrollo y Paz del Magdalena Medio, Fundación Pro-Sierra Nevada 

de Santa Marta, Fundación Gaia Amazonas.

68 Como ejemplo se pueden comparar los indicadores de desarrollo socioeconómico que pre-

sentaba en 1988 la Sierra Nevada de Santa Marta, con los que se presenta en 2003. Después 



296 Margarita Serje

generando. Su decepción ha sido la base para radicalizar, en los últimos años, el 

ímpetu del enclave. En particular, en las tierras de nadie. Es interesante notar que 

es precisamente allí, en los “últimos bastiones” de recursos naturales, de agua y 

biodiversidad, donde se vive de manera más contundente la transformación de 

la tenencia de las tierras y el paisaje. Las selvas de la Sierra Nevada, del Chocó, 

del Catatumbo, del Sarare, del Pacíico y de la Amazonía se están viendo trans-

formadas, en función de la penetración de las economías de enclave de plan-

taciones y explotaciones madereras, petroleras, de oro, que pasan por encima 

tanto del fuero de los territorios étnicos como de las normas ambientales de sus 

“áreas protegidas”. Los indígenas y las comunidades afrodescendientes69 que las 

habitan están siendo sistemáticamente perseguidos (el 39% de los desplazados 

en Colombia son minorías étnicas; sólo en los cuatro primeros meses de 2003, 

106 líderes indígenas han sido asesinados,70 y se ha presentado una ola sin pre-

cedentes de suicidios de adolescentes). A los ojos de estas comunidades, no han 

sido única ni principalmente la expansión de la guerrilla y la de los cultivos de 

uso ilícito la causa de este proceso: tanto para el PCN (el Movimiento Negro del 

Pacíico Colombiano) como para los movimientos campesinos del Catatumbo 

y el Sarare, así como para organizaciones indígenas como Opiac (Organización 

de Pueblos Indígenas del Amazonas), el Consejo de Autoridades Indígenas de la 

Sierra Nevada, las autoridades Embera o AsoUwa, el principal factor que se aso-

cia con el desplazamiento es la realización de grandes proyectos de desarrollo, 

en detrimento de sus bosques cultivados y de sus jardines salvajes. Para ellos, ha 

sido la existencia de ricos recursos naturales (oro, madera, petróleo, agua, sitios 

ideales para el turismo) la que sustenta, a la par con los cultivos de uso ilícito, 

de veinticinco años de inversiones “especiales” e “intensivas” a través de programas impul-

sados por el DRI, PNR, Fundación Pro-Sierra, GTZ, Red de Solidaridad, PMA, PNUD, Banco 

Mundial, entre otros, éstos no han cambiado sustancialmente y, en algunos casos, han 

incluso desmejorado. 

69 Cf. J. Arocha, “Desterrar afrocolombianos para patentar chontaduros”, UN Periódico, 27 de 

febrero de 2005; A. Escobar, “Displacement, Development and Modernity in the Colombian 

Paciic”, 2003.

70 Declaración de Enrique Valbuena, de la ONIC en la celebración del Día Internacional de las 

Poblaciones Indígenas, 9 de agosto de 2003.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 297

el conlicto armado y, a su sombra, la política del terror. De hecho, tal como 

lo airman estas organizaciones, tanto los desplazamientos como la violencia 

intensiva están asociados a los grandes proyectos de desarrollo, donde son los 

inversionistas quienes, directa o indirectamente, han inanciado esta estrate-

gia, por ejemplo, en el caso de la extensión de la agroindustria de la palma afri-

cana, de la madera o del banano.

De la mano de la estrategia del desplazamiento va la del coninamiento 

forzado. De hecho, las cifras de desplazamiento habrían sido mayores sin la 

generalización de un fenómeno tan preocupante como el del desplazamiento. 

Numerosas regiones de Colombia han sufrido los rigores del coninamiento y 

del bloqueo que las partes del conlicto armado ejercen sobre las comunida-

des, que se ven sujetas a la restricción total del tránsito de personas, mensajes, 

alimentos, medicinas e insumos. Sólo en el caso de los indígenas, se habla de 

cerca de 22.000 personas sitiadas. Hay casos donde la totalidad de los miembros 

de una etnia está cercada por la guerra. Los coreguajes, en la Amazonía; los 

kankuamos, en la Sierra Nevada de Santa Marta, o los chimilas, en el valle del 

Magdalena, están encerrados por un cerco paramilitar, que ha transformado 

sus resguardos en verdaderos campos de concentración, donde por medio 

del terror y la coacción se controla a la población, en últimas, para garanti-

zarla como mano de obra barata e incluso como mano de obra esclava a tra-

vés del endeude por parte de la hacienda y sus descendientes: los proyectos 

agroindustriales. 

Pierre Bourdieu, en su documental La sociologie est un sport de combat 

(2002), señala que el Estado, con “la mano derecha”, propone una serie de 

medidas que invalidan, y muchas veces, contradicen lo que hace con la “mano 

izquierda”. Esta imagen, que se puede tomar como representación de la esqui-

zofrenia del Estado en los conines de la nación, se hace más compleja si se 

reconoce que las medidas que toma con la mano izquierda son muchas veces 

expresión de la lógica perversa de la “negación sarcástica”. Como el caso del 

reconocimiento de las organizaciones indígenas o comunitarias a través de 

mecanismos como la consulta o la participación, que están lejos de acoger las 

formas históricas de vida y de organización social de estos grupos. Por su parte, 

la mano derecha, obsesionada con el problema de la “seguridad”, pone en mar-

cha estrategias de intrusión militares (públicas y privadas) que mantienen los 



298 Margarita Serje

niveles de violencia que garantizan la viabilidad de la política del enclave. Ello 

pone de presente que si la suspensión del orden y las normas establecidas en 

estos territorios se debe a la exclusión económica y social de sus pobladores, 

al mismo tiempo este estado de transgresión del orden social es, a su vez, el 

principal factor de la marginalidad. Esta aporía se encubre a sí misma como 

instrumento de dominación, pues es precisamente mediante la existencia y el 

mantenimiento de espacios donde reina el “orden de lo arbitrario” que se hace 

posible reproducir de maneras perversas la racionalidad —y la rapacidad— del 

orden económico moderno. Se esconde así de manera eicaz que su existencia 

misma como “territorios salvajes” —como espacios que tienen que ser doma-

dos, penetrados y domesticados— constituye tanto la condición de posibilidad 

como la justiicación moral de las formas particulares de explotación de los 

recursos y de los seres humanos, características de las economías de enclave 

(lícitas o ilícitas, precisamente, allí poco importa). 

Se consolida así un orden a la vez simbólico y espacial que brutalmente 

divide el territorio nacional (y, como en un juego ininito de espejos, las ciuda-

des, los continentes, el globo) en centros-fortalezas sitiados donde se atrinchera 

la riqueza, y zonas de terror donde se contiene y se reprime a las poblaciones 

criminalizadas que en la imaginación de las clases medias urbanas, descono-

cedoras de las condiciones y la situación de las “regiones”, se ven como una 

amenaza magniicada a través del lente satanizador. Hablar de los ejes del mal 

no resulta hoy del todo desactualizado. 



299

8. En el país del espejo

—Ahora, si me prestas atención y no hablas tanto, te voy a contar lo que pienso 

de la casa del espejo. Primero, está ese cuarto que vemos al otro lado. 

 Es exactamente igual al salón de nuestra casa, sólo que todas las cosas están 

invertidas […] 

¿Cómo será vivir en la casa del otro del lado espejo? Me pregunto si allá también 

tienen leche […]

Es muy posible que la leche al otro lado del espejo sea mala para tomar...

Alicia en A través del espejo de Lewis Carroll

La existencia de vastas y conlictivas fronteras interiores que constituyen el 

escenario y, en buena parte, la razón de ser de la intensa situación de violencia 

que se vive en Colombia es una idea generalizada en el sentido común. Parece 

haber un consenso alrededor de la noción de que 

[…] en Colombia existe un Estado legítimo y que después de la Constitución 

del 91 hay una democracia mucho más plural e incluyente, [sin embargo] esta 

es una realidad que se vive en el país de los centros urbanos. Ahí funciona el 

Estado, se mueve la economía, la vida es cosmopolita y los colombianos viven 

en el siglo XXI. Pero a medida que se alejan de ese país urbano se entra a otro 

país. Un país marginal, rural, abandonado, anclado en el siglo XVII y controlado 

por los señores de la guerra.1

1 Revista Semana, “Sí hay guerra, señor presidente”, 7 de febrero de 2005. 



300 Margarita Serje

Este argumento, legitimado por la lectura que introducen instancias de 

reconocido peso técnico, consolida la idea de que en el país se vive una “guerra 

en la periferia”, un conlicto que se ubica en la “otra Colombia”.2 Se trata de una 

explicación que parte de que la conlictiva situación nacional responde a reali-

dades que son externas al alcance del Estado y su proyecto, a realidades que se 

ubican más allá de sus márgenes: en sus territorios salvajes, fronteras y tierras 

de nadie. Son problemáticas, justamente, porque están por fuera de su ámbito, 

porque “todavía” no se han incorporado a su orden. 

Esta visión de la geografía de la nación, de su naturaleza y de la naturaleza 

de sus habitantes se ha generalizado y convertido en un supuesto a través del 

cual se universalizan el punto de vista metropolitano de la “ciudad letrada” y la 

autoridad de su posición. Esta concepción cultural de la nación constituye un 

claro ejemplo del efecto Montesquieu, en el que una lectura elaborada con la 

legitimidad de la ciencia recubre con su racionalidad la dimensión fantasmagó-

rica sobre la que se funda. Aquí la naturaleza misma de la nación se ve conver-

tida en objeto de un proceso de mistiicación, marcado por la tradición de las 

geografías imperiales y su “impulso cartográico”. La imaginación geopolítica 

sobre la que se construye el proyecto nacional se estructura alrededor de los 

supuestos y premisas de esta tradición de conocimiento e interpretación, que se  

basa en las ideas historicistas del evolucionismo social y del difusionismo,  

su correlato geográico. Esta tradición ha impregnado de manera invisible los 

estudios regionales, que reproducen muchos de sus rasgos y los proyectan en la 

“visión sinóptica” del Estado. El aura técnica y cientíica de esta manera parti-

cular de describir, que ha sido privilegiada como la forma legítima y verdadera 

de contextualizar la “construcción de la nación”, recubre su dimensión mítica. 

Recubre su mito fundacional.

Se trata de un mito tan eicaz que se ha visto naturalizado en nuestro sen-

tido común. Hace parte del relato poético de la naturaleza de la geografía y de 

los habitantes de la nación. De acuerdo con este relato fundador, uno de los atri-

butos “naturales” de la nación es su vasto y exuberante territorio. Su portentosa 

2 Así lo formula el Informe Nacional de Desarrollo Humano de Colombia 2003 realizado por 

el Programa de Naciones Unidas para el Desarrollo, El conlicto, callejón con salida. Cf. el 

aparte “Entender para cambiar las raíces del conlicto”, Documento preliminar, Argumento 

Básico, INDH-PNUD. 



Escenas cotidianas en los confines de la nación 301

geografía aparece cruzada y dividida por insalvables obstáculos que separan 

las tierras altas, que, como la Europa temperada, son el hábitat natural de la 

civilización, del progreso y el desarrollo; y las tierras bajas, pobladas de salvajes, 

negros y zambos calentanos, sumidos en el atraso y la pereza. Paradójicamente, 

es la poética de este relato —en el que se opone el carácter sano, ordenado e 

industrioso de la región andina al carácter voluptuoso, febril y sensual de las 

costas, selvas y llanuras— la que sustenta y perpetúa el proyecto de construir 

una nación mestiza de “americanos por nacimiento y europeos por derecho” y 

de gestar su soberanía.

Este poderoso mito sirve a la vez de telón de fondo a otro de los relatos cen-

trales de la nacionalidad: el del “país de regiones”. La identidad nacional colom-

biana pasa invariablemente por las identidades regionales que surgieron, como 

se vio atrás, de la repartición del botín colonial. Esta coniguración regional se 

ha visto potenciada por el hecho de que se considera como un fenómeno a la 

vez natural y humano, pues al tiempo en que “las regiones” se han naturalizado 

como unidades biogeográicas —el Caribe, la región andina (los Santanderes, 

el altiplano cundiboyacense, el Viejo Caldas, Nariño), el Valle, el Pacíico, los 

Llanos de la Orinoquía, el Amazonas— se les atribuye un carácter, un ethos, un 

genio de lugar especíico a cada una, como lo expresan bien Orlando Fals Borda 

o Cristina Rojas. Las regiones se nos presentan como producto de la empresa 

—y a veces, incluso, de una verdadera hazaña— de unos grupos tutelares, que 

han marcado así su peril. En la deinición de sus singularidades se retoma 

implícitamente el viejo concepto colonial de los temperamentos para caracteri-

zarlas. Sin duda, la delimitación y clasiicación de las identidades regionales no 

traicionan en ningún momento la división horizontal de fondo que subyace a la 

concepción nacional del territorio: el país andino opuesto a la tierra caliente. El 

mundo de la civilización, en la montaña, frente al mundo de los libres de todos 

los colores y de los salvajes, en las zonas bajas. La colonización de las vertientes 

logró apenas matizar esta visión.

Por otra parte, este relato atemporal de la pródiga y fragmentada geografía 

de la nación se presenta como si tuviera un origen espontáneo y natural, como 

una condición pura que está en la naturaleza misma de la nación y de sus habi-

tantes. Al tiempo en que en él se deshistorizan las condiciones de su formula-

ción y su función social, se reproducen los principales motivos con los que se 



302 Margarita Serje

creó la América colonial en el momento de la Conquista, cuando se consolida, 

como lo ha señalado I. Wallerstein, el sistema mundial moderno. Este mito es 

precisamente una de las condiciones de posibilidad de este orden global que 

comienza a articularse con la incorporación de las Américas como su periferia, 

como frontera colonial. 

Por medio de un conjunto de convenciones retóricas y visuales, se estetiza 

y erotiza en este mito el rasgo crucial que deine su existencia en cuanto perife-

ria, en cuanto margen de la metrópolis: el de la naturalización de sus habitantes 

y sus paisajes. La América equinoccial se ve transformada, mediante podero-

sos artiicios estéticos, en una vasta y pródiga geografía salvaje, despoblada o 

escasamente poblada, o mejor, desechablemente poblada por seres en estado 

de naturaleza. De esta forma, no sólo se deshumaniza la geografía americana, 

convirtiéndola en “espacios vacíos”, “huérfanos de toda tradición agrícola y 

ganadera”; se deshumaniza, sobre todo, a sus habitantes, al reducirlos al “estado 

de naturaleza”, y a ser “formas atrasadas de organización económica, social y 

política”. 

Esta deshumanización de los paisajes y los habitantes los reduce a pura 

representación. A un conjunto de nociones estereotipadas que precede y deter-

mina la experiencia que se tiene de ellos. Se esencializa su condición salvaje al 

ubicarlos en el campo semántico de la naturaleza como opuesta a la cultura, 

a la racionalidad, al orden; al deinirlos como lo pasivo, servil y femenino. El 

mito de América como frontera imperial se ve permanentemente proyectado 

en los territorios salvajes y las tierras de nadie que marcan los límites del pro-

yecto nacional. De esta manera, no solamente los “naturales, a quienes hay que 

disputar los títulos de posesión”, van a estar marcados por este estigma; tam-

bién lo será cualquiera de los habitantes de las Fronteras, pues se deshumaniza 

por igual a los habitantes “primitivos” y quienes llegan a civilizarlos. El blanco 

que se “salvajiza” en medio de la barbarie y las que Hannah Arendt ha llamado 

“poblaciones superluas”, es decir, el “excedente de población” que el centro 

produce, al tiempo que genera excedentes de capital. 

Se constituye así “la otra Colombia”, sobre la que recaerá el sino de la perife-

ria. Sus habitantes sólo pueden existir como un verdadero “teatro de sombras”, 

donde se transforman a un mismo tiempo en objeto de la sensibilidad román-

tica y en objeto instrumental de deseo y posesión. Se proyectan sobre ellos, 



Escenas cotidianas en los confines de la nación 303

reducidos a ser una mera pantalla, sueños y pesadillas por igual. En el marco 

de este teatro de sombras se estetizan, ya como poseedores de los secretos de 

la naturaleza y de las religiones ancestrales, ya como románticos aventureros 

en busca de causas perdidas, de sueños y utopías. Se celebra la resistencia, la 

ilegalidad y el desafío, se destacan las iguras de los protagonistas de la guerra 

y los hechos de violencia, mientras los grupos de habitantes quedan, como las 

víctimas, silenciados. La poética de este mito que recubre el designio de deshu-

manización encubre el principio de la civilización que transforma a todos estos 

grupos en una masa pobre, disponible, carne de cañón, ignorante y retrasada. 

Población que se desprecia y se teme. 

El margen, al ser entendido también como margen de lo humano, se trans-

forma en un paisaje del terror habitado por seres oscuros y amenazantes, pre-

sos en el estado de barbarie (barbarie que llega a abarcar desde la incapacidad 

de ejercer la ciudadanía descrita por Bolívar hasta prácticas horribles como la 

mutilación o el abandono de mellizos). Pero el miedo y el desprecio que produ-

cen los habitantes de la Frontera transforman a su vez al centro en sociedades 

“enfermas de la imaginación”, esperando permanentemente ser atacadas, tima-

das, robadas, agredidas. Verdaderas sociedades del temor, donde “primero se 

dispara y después se pregunta”. En sociedades atrapadas en condiciones extre-

mas de extrañeza, tratando al mismo tiempo que todo parezca normal y natu-

ral. El miedo, recubierto por el afán de mantener la normalidad y el espejismo 

de la seguridad, ha guiado la relación con la periferia. 

El teatro de la guerra

Se ha propuesto reiteradamente que lo que impide a las Fronteras arti-

cularse a la nación, a su orden estético y económico, son sus condiciones de 

violencia interior. Sin embargo, una mirada rápida a la historia de esta incorpo-

ración —es decir, a los modos de relación y al tipo de intervención con los que 

ha tomado forma este proceso— resulta ilustrativa de la violencia inherente en 

los costos sociales y ambientales de la “articulación a la economía moderna”. 

De hecho, a partir de las prácticas “normales” de la política del enclave (tie-

rra arrasada, corrupción, coacción, terror, milicias privadas, prostitución) se 

puede airmar lo contrario: el factor principal de su violencia interna, de su 



304 Margarita Serje

situación de desorden, es precisamente la forma de articulación a la economía 

nacional de estas sociedades y regiones en cuanto periferias. Se ha mostrado 

cómo desde las épocas de la ocupación colonial se ha tolerado y fomentado 

todo tipo de intervenciones arbitrarias que asumen, y en esa medida permiten, 

provocan y celebran la resistencia y la ilegalidad, pues es precisamente en el 

contexto de estos espacios opacos donde reinan la transgresión y la rebelión, 

donde se hace posible poner en marcha de manera legítima el canibalismo de 

las formas más salvajes de la economía moderna: extracción rapaz, enclaves, 

explotaciones intensivas, contrabando, endeude, servidumbre, esclavitud. Las 

regiones de Frontera se han mantenido y manejado como vastas “zonas de tole-

rancia”, donde la violación no sólo se permite: se regula. Las regiones salvajes 

son un eje de quiebre, en la medida en que los excesos que allí se cometen trai-

cionan el inconsciente de los objetivos racionales en nombre de los cuales son 

perpetrados.

La mayor parte de los analistas propone la hipótesis de que la diicultad 

del Estado colombiano para imponer su autoridad en el territorio ha tenido dos 

factores principales: uno, la formidable y hostil geografía, y el otro, la resistencia 

opuesta por los grupos conlictivos que la habitan, que se sale de las manos y 

de la capacidad de las fuerzas oiciales, por lo cual las élites regionales se han 

visto obligadas a tomar la seguridad en sus manos. Aquí se ha buscado, sin 

embargo, llamar la atención al hecho de que las élites regionales y su Estado 

han mantenido históricamente, con sus propios grupos armados, una situación 

de desorden en estas Fronteras de la civilización, que les ha permitido lucrarse 

simultáneamente de las economías legales y de las ilegales. Para ello, las han 

mantenido como espacios de miedo, incontrolados, que constituyen una ver-

dadera cortina de humo detrás de la cual cualquier cosa está permitida. El mito 

de geografía agreste, vasta y desértica ha sido aprovechado para consolidar un 

nivel mínimo de articulación y un velo de opacidad detrás de la cual se hace 

posible la imposición de otros órdenes. Con el pretexto de tener seguridad en 

un medio agreste, las armas y las milicias han sido la garantía de viabilidad de 

las empresas en los conines de la nación. No es gratuito que coincidan geo-

gráicamente las fronteras militares de resistencia armada y los corredores de 

contrabando de la época de la ocupación colonial con las “fronteras internas” 

contemporáneas. 



Escenas cotidianas en los confines de la nación 305

De esta forma, tanto las políticas de “integración” como las acciones de 

“paciicación” han contribuido al mantenimiento de esta cortina de desorden: 

con la consolidación de los “extensos territorios de bosques, selvas y monta-

ñas que forman áreas claramente deinidas de inluencia de narcotraicantes 

o grupos armados, donde según las autoridades locales la presencia del Estado 

es prácticamente inexistente”, como los caracteriza el vicepresidente Bell. 

Precisamente, ese estado opaco es el que permite todo el conjunto de prácti-

cas que hacen posible el voraz enriquecimiento del “capitalismo salvaje”: escla-

vitud, endeude, contrabando, prostitución, explotación intensiva y extensiva 

de recursos, producción y comercialización de ilícitos y “dinero caliente” para 

ampliar y reproducir el esquema. Allí se vale todo. 

Las poblaciones y paisajes que “se quedaron atrás” en el orden global se 

conciben como un recurso que debe plegarse a la constante expansión de su 

economía. Se trata de poner en marcha una cruzada civilizadora —encubierta 

tras diversos apelativos: progreso, desarrollo, competitividad— que transforme 

a los habitantes de las Fronteras y sus paisajes en función de las necesidades 

instrumentales de la economía global moderna y sus sistemas de producción. 

Estos grupos se convierten entonces en población-objeto, en repositorio de 

medidas dirigidas a garantizar su incorporación al sistema moderno, es decir, 

su reclutamiento en los ejércitos disciplinados que se necesitan para mantener 

sus niveles de producción y de consumo. Resulta por ello posible destacar la 

continuidad de la lógica del proyecto que ha desplazado, categorizando como 

margen, al conjunto de sociedades históricas marcadas por la alteridad —cuya 

cifra es la deshumanización— que cumplen una función particular en el marco 

del orden mundial que comienza a consolidarse desde el siglo XVI: la de fronte-

ras imperiales.

Así, el complejo sistema mítico que estructura la Frontera y el conjunto de 

metáforas que la deinen tienen implícita la determinación de transformar las 

“otras” formas de vida social y económicas y sus paisajes en las formas occiden-

tales deseadas de vida social; de allí que se consideren sociedades “en construc-

ción”, designio que se deine de manera instrumental. Los habitantes y paisajes 

de la Frontera, estetizados y romantizados, se entienden también como una 

mina sin dueño que debe plegarse a las formas racionales de vida social. Este 

double bind de redención y sujeción hace posible una serie de intervenciones 



306 Margarita Serje

que tienen aparentemente un carácter esquizofrénico, en las que se conjugan 

el reconocimiento y la conservación con la violación, la represión y la coacción. 

Este conjunto de intervenciones aparentemente caóticas y contradictorias 

hace parte, sin embargo, de la lógica especíica y consistente que ha acompa-

ñado siempre a la expansión de la frontera colonial. Se trata del conjunto de 

intervenciones que conforman lo que se ha caracterizado aquí como la política 

del enclave. 

Por lo demás, la dimensión internacional de la conlictiva realidad que se 

vive en las Fronteras no puede ser reducida a los tráicos ilícitos y contrabandos 

de drogas, combustibles o armas, ignorando que es precisamente el modo par-

ticular de incorporación al mercado global —a través de las formas de explo-

tación del enclave— el que transforma las regiones de la periferia en escenario 

del “teatro de la guerra”. Desde esta perspectiva, es imposible mantener la ic-

ción de ignorar la responsabilidad que tiene la metrópolis en la dinámica de la 

violencia que allí se vive. Se pone así también de presente que el nuevo orden 

mundial se conigura más que nunca a partir de la división carcelaria entre cen-

tros metropolitanos y fronteras salvajes. El conjunto de metáforas que deine la 

periferia encierra en un mismo campo semántico realidades sociales tan disí-

miles como Cachemira, la Amazonía, los barren lands del norte de Canadá o 

el Tercer Mundo en general. Quizá esta división se haya complejizado territo-

rialmente: Skid Row, en el centro de Los Ángeles, es una Frontera, en el mismo 

sentido en que lo es Afganistán, así como los enclaves inancieros y artísticos de 

Medellín hacen parte de los centros metropolitanos. Más que haberse fragmen-

tado, estos espacios se han fractalizado: tanto los centros como las periferias 

salvajes se han expandido, penetrándose mutuamente hasta en los lugares más 

recónditos. A pesar de (o tal vez a causa de) los procesos de “desterritorializa-

ción” en el mundo contemporáneo, esta división se inscribe cada vez más níti-

damente en el espacio y en los cuerpos de las personas.3 Separa los habitantes 

de estos dos universos interdependientes que constituyen el “orden global”. Se 

separan ciudades, países y regiones en enclaves de seguridad manteniendo a 

raya los espacios del desorden donde se conina la humanidad deshumanizada 

3 El proceso de desterritorialización se puede entender también como un proceso de recon-

textualización que despoja la experiencia de sus signiicaciones históricas.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 307

(los pobres de aquí, los inmigrantes de allá). Esta obsesión por la seguridad, con 

sus sistemas policivos de control y separación, ha mantenido los mundos de 

Frontera —comunas, favelas, inner cities, cités, las zonas rojas— como verdade-

ras zonas de tolerancia, que son hoy el teatro de la guerra donde se despliega, de 

manera cada vez más contundente, el poderío militar del centro.

La aporía de lo salvaje

Africa is to Europe as the picture is to Dorian Gray —a carrier onto whom the 

master unloads his physical and moral deformities so that he may go forward, erect 

and immaculate.

Chinua Achebe, An Image of Africa

Las brutales intervenciones a las que se someten los márgenes y periferias 

se ven legitimadas por la quimera siempre inalcanzable de su transformación, 

de su incorporación al centro. Quinientos años de permanente postergación 

no han logrado borrar esta promesa. La posibilidad de poder llegar a hacer 

parte del lado brillante del mundo colonial-moderno ha impedido reconocer la 

mutua interdependencia y complementariedad entre estos dos ámbitos equiva-

lentes dentro de la misma lógica. La comparación de nuestra situación de des-

orden (nuestra “democracia en formación”) con la infancia de las instituciones 

políticas metropolitanas, tentación en la que caen recurrentemente muchos 

analistas, nos hace consolarnos con la idea de que estamos viviendo las etapas 

de caos y violencia necesarias que nos llevarán un día a lograr el orden y pro-

greso que hoy despliegan las democracias avanzadas. Que estamos avanzando 

en el arduo camino de su construcción. 

El ahondar en el mito de la Frontera revela inmediatamente la banalidad 

y la perversidad de esta convicción. En esta noción se traslapan dos registros. 

En primer plano, tras la idea de “periferia” (que designa no sólo las realidades 

problemáticas en el espacio nacional, sino también la realidad nacional en el 

concierto internacional) se esconde el continente de prácticas y artefactos dis-

cursivos asociado a la idea de lo salvaje. En el marco de la imaginación simbó-

lica y geopolítica de la nación en Colombia, esta idea recubre todo un campo 

semántico que abarca desde selvas y baldíos hasta conines, fronteras y zonas 



308 Margarita Serje

rojas, englobando el conjunto de signiicados que se sintetizaron en la noción 

de unos “territorios nacionales”. Este conjunto de signiicados materializa de 

diversos modos la oposición naturaleza-cultura, haciendo de lo salvaje, más 

que un concepto o una categoría, un verdadero dominio epistemológico, a tra-

vés del cual se hace posible visualizar la forma en que la alteridad se produce 

espacialmente, a través de un proceso de estetización y de erotización de lo 

local, de lo territorial.

En un segundo plano, la nación y el Estado, así como el territorio y la sobe-

ranía, como proyectos “en construcción” o “en disputa”, donde se parte de que 

los límites de estos designios están marcados precisamente por la existencia 

de grupos, paisajes y territorios —salvajes— que aún no han sido alcanzados 

por su orden. Se considera que las fronteras y territorios salvajes son regiones 

atrasadas con respecto al resto del país y que su rezago se debe a su aisla-

miento en el momento en que el centro del país se integra económicamente, 

se moderniza y pasa de una estructura colonial de castas a una de clases, en 

particular, con el auge de la economía cafetera. Este aislamiento y la hostili-

dad del medio en las zonas periféricas tenían como consecuencia la escasez 

de mano de obra y las agrestes condiciones sociales que hacían de cualquier 

empresa en estas regiones algo increíblemente costoso. Sólo la locura visio-

naria de quienes, como el general Reyes o Julio César Arana, se embarcan en 

empresas descabelladas hace posibles las “avanzadas del progreso”. Por ello, 

el desarrollo en estas regiones se ha caracterizado por las economías de tipo 

extractivo. Es decir, que por sus condiciones geográicas, naturales y socia-

les, estas zonas han quedado condenadas y atrapadas en el sistema extractivo 

típico del siglo XIX. 

A partir de esta idea, el problema se reduce a la ausencia del Estado, al 

hecho de que no se ejerce plenamente la soberanía. Esta ausencia ha mostrado 

ser, sin embargo, más que una expresión de la debilidad o de la disfunciona-

lidad del Estado (incapacidad, baja cobertura, corrupción, etcétera), la forma 

particular que ha caracterizado históricamente su acción frente al conjunto de 

realidades que ha sido considerado como fronteras internas: el país anclado en 

el pasado y en el desorden, que espera ser redimido por la llegada del progreso 

para poder así ingresar a la nación y hacer parte de la historia. El concebir las 

realidades fronterizas de manera autorreferencial, como externas a la nación, e 



Escenas cotidianas en los confines de la nación 309

incluso como opuestas a ella, impide reconocerlas como producto de un mismo 

devenir, de un mismo contexto: ha contribuido a su reiicación, al tiempo que 

oculta los procesos mediante los cuales se establecen y se decretan su diferen-

cia y su separación. Por lo demás, desde la perspectiva de su relación con la 

periferia resulta inocultable que el proyecto nacional se ha visto reducido a su 

incorporación a la economía metropolitana, es decir, a los sistemas económi-

cos y militares necesarios para garantizar la explotación intensiva y extensiva 

de sus poblaciones y paisajes.

El caso de la Sierra Nevada de Santa Marta es claramente ilustrativo. El 

macizo ha sido objeto de tres grandes avanzadas del progreso. Con cada una 

de ellas se ha venido incrementando y consolidando la presencia de diversas 

instituciones del Estado (el colonial, el “republicano” y el moderno), así como de 

otros agentes comprometidos con la puesta en marcha del proyecto nacional; 

se han establecido vías y frentes de penetración para posibilitar economías de 

extracción y explotación (lícitas e ilícitas) y se ha profundizado en las formas 

de normalización y paciicación de sus habitantes. Todos estos procesos se han 

dado acompañados de la formalización de modos particulares de conocimiento 

sobre el macizo y de transformaciones radicales en el paisaje a través de los 

cuales se ha consumado un proceso de recontextualización, que ha implicado 

modos particulares de violencia.4 

La primera avanzada del progreso tiene lugar con la ocupación colonial, 

mediante el establecimiento de pueblos de indios y de haciendas en las cuen-

cas medias y bajas del macizo, acompañando la extracción de productos como 

el palo brasil y otras maderas preciosas y de oro, así como el contrabando de 

productos como tabaco, esclavos, y el establecimiento de paisajes ganaderos 

para el montaje de hatos. En las crónicas se recogen datos etnográicos de los 

indígenas que están siendo sujetos a la catequización y al trabajo forzado. Este 

proceso se ve apuntalado con las campañas de redoblamiento de ines del siglo 

XVIII, en la vertiente suroccidental. La segunda avanzada del progreso se ini-

cia a inales del siglo XIX, cuando se busca transformar las tierras altas de la 

Sierra en una nueva Suiza, para recibir inmigración extranjera, al tiempo que el 

4 Para este breve recuento del proceso de articulación al proyecto nacional de la Sierra Nevada 

de Santa Marta me baso en mi trabajo “Historia del poblamiento de la Sierra Nevada”, 1992, 

que posteriormente profundicé como estudio de caso para mi tesis doctoral (inédito).



310 Margarita Serje

contrabando cobra cada vez más auge gracias a las guerras. Se introducen las 

primeras empresas agrícolas con las plantaciones de café en las cuencas medias 

y de banano en el piedemonte de la vertiente occidental, estas últimas triste-

mente recordadas gracias a la masacre de Ciénaga. Con los primeros censos y la 

introducción de los orfelinatos misionales se consolidan nuevas formas de nor-

malización y paciicación de los habitantes. Este proceso se da paralelamente 

con un auge de exploraciones geográicas (Reclus, Strieler, Isaacs) y arqueo-

lógicas y etnográicas (que van de Mason a Reichel) que producen relatos de  

viaje y monografías en la vieja tradición de las geografías imperiales. Muchos 

de estos trabajos se orientan a servir de base para el montaje de experimentos  

utópicos o de programas de colonización y, evidentemente, el rescate de  

los mundos tradicionales que están en vías de desaparecer. 

La última de las avanzadas se impulsa a comienzos de los setenta con la 

apertura de la Troncal del Caribe y de la red vial que circunda el macizo. Entran 

en escena la marihuana y el tráico de guacas, actividades que atraen a un 

enorme contingente de colonos desplazados de otras regiones del país, así como 

a varias comunas de hippies. Ambos grupos establecen proyectos utópicos: los 

unos buscando la sabiduría ancestral indígena y la “energía del corazón del 

mundo”, y los otros, simplemente, un mundo donde poder vivir. Paralelamente 

con el incremento constante en los últimos veinticinco años de la presencia 

en el macizo de empresas privadas, organismos multilaterales, ONG, organiza-

ciones y movimientos sociales, han aparecido y crecido los “actores armados”, 

las economías ilícitas se han multiplicado y diversiicado, incrementándose 

notoriamente los niveles de conlicto y violencia, de desplazamiento y conina-

miento, de pobreza y degradación ambiental. En las cuencas medias y altas del 

macizo predominaba, a mediados de los setenta, el paisaje indígena de bosques 

cultivados y jardines salvajes y el paisaje colono de la pequeña economía cam-

pesina basada en café y frutales. A comienzos del siglo XXI predomina el paisaje 

erosionado —característico de la explotación intensiva de vertientes basada en 

potreros y monocultivos— generado por la agroindustria de productos lícitos 

(café, ganado, maderas, entre otros) e ilícitos (cocaína, heroína y marihuana). 

La Sierra se vuelve, desde entonces, objeto de numerosos programas de reha-

bilitación y desarrollo, que se sustentan en cuantiosos diagnósticos y estudios 

regionales, impulsados en sus inicios por el Plan Nacional de Rehabilitación y la 



Escenas cotidianas en los confines de la nación 311

Fundación Pro-Sierra. Se trata de un paquete completo: la expansión del frente 

de incorporación a la nación. La historia de la incorporación del que fuera el 

Territorio de la Nevada y Motilones pone de presente que la realidad de Frontera 

y su violencia son inherentes a la avanzada del frente de expansión nacional-

metropolitano. Así, los territorios nacionales (a pesar de que este apelativo res-

pondía más bien al efecto de la negación sarcástica) son tan nacionales como 

el país urbano y andino: ambos son producto de un mismo proyecto, aunque 

este proyecto esté, ciertamente, siempre en disputa y siempre en construcción.

Alteridad y resistencia

Quizá el rasgo más intrigante del vasto campo semántico de lo salvaje en el 

que conluye inalmente el conjunto de metáforas de la periferia y la Frontera, 

es el hecho de que en él se conjugan de manera permanente el inierno y el 

paraíso. Al tiempo que se ha desplazado allí el “eje del mal”, se tiene la certeza 

de que en los misteriosos mundos que se ubican todavía más allá de los már-

genes de la civilización se encuentran las claves para nuestra salvación: al lado 

del agua y la biodiversidad, estos mundos encarnan, en in, el principio de la 

relación sagrada con la naturaleza que Occidente perdió en algún momento de 

su historia. Esta relación sagrada debe ser salvada y preservada a toda costa, 

de la misma manera en que deben serlo los retazos de naturaleza prístina que 

esos mismos mundos han hecho posible. Ahora, después de haber colonizado 

los conocimientos tradicionales sobre la naturaleza, se pretende colonizar tam-

bién su dimensión espiritual. Este lado amigable de la poética de lo salvaje no 

trasciende, sin embargo, el signo de la deshumanización; al contrario, lo encu-

bre y lo profundiza. Entre un Otro reducido a ser recipiente de la suciedad, la 

miseria y la malasangre, convertido en masa disponible para el trabajo esclavo 

y la servidumbre, y un Otro vulnerable e inocente como un niño, depositario de 

saberes y tradiciones ancestrales que representan la idea de la relación primi-

tiva y mágica con lo natural y sobrenatural (igualmente disponible para la nor-

malización y la sujeción), no hay una diferencia de principio. En ambos casos 

ese Otro, deshumanizado, es visto como objeto que debe ser puesto al servicio 

de la creación, preservación o reconstrucción de órdenes ideales. El afán por 

recuperar estos ideales se ha convertido en una búsqueda que al mismo tiempo 



312 Margarita Serje

subordina y destruye, pues este rescate es sólo un aspecto, quizá el más invi-

sible, del intento de sometimiento de todo el planeta a la lógica racional del 

modo de producción moderno. Esta permanente luctuación entre el horror y 

la fascinación cobra toda su dimensión en cuanto se revela como empresa de 

recontextualización, es decir, como empresa de apropiación, de posesión. Por 

medio de esta mutilación, las realidades “otras” se convierten en realidades de 

“frontera”. Se ven sujetas a la pulsión del double bind, enmarcadas en relatos 

de amor y odio, presas en el falso dilema de la salvación y el avasallamiento. 

Falso en cuanto que el acto central de dominación ha sido ya consumado en la 

negación de su continuidad histórica y geográica, de su contexto.

No casualmente, la mirada imperial del visionario ha sido la que se ha privi-

legiado para interpretar la realidad de los márgenes, conines, baldíos y fronte-

ras. El aventurero-visionario encarna la capacidad de mediación de Occidente: 

el es agente de su designio. Es por ello que en estas iguras se pueden leer los 

diferentes matices de esta empresa, y su carácter utópico. Representado en 

iguras como la del Fausto modernizador, en él convergen los catequizadores 

y reformadores, los buscadores de El Dorado, los caucheros y, quizá de manera 

menos obvia, quienes buscan preservar verdades y sabidurías ancestrales y 

llevar “ayuda y asistencia” a sus desposeídos depositarios. En él convergen 

Heródoto y el mismo Garcilaso de la Vega, en la medida en que se esfuerzan por 

relejar una imagen del otro en la que a su vez se releja el Otro ideal y utópico 

que constituye el objeto de su propia búsqueda. Es en virtud de la necesidad de 

encontrar salidas a la alarmante e implacable crisis civilizatoria que la fantas-

magoría de lo salvaje se proyecta sobre el Otro y se ve apropiada, profesada y 

a veces, incluso, literalizada por éste como mecanismo de interpelación en el 

marco de esta extraña relación. Las culturas y sociedades que la experiencia 

colonial moderna ha producido como otras, se han travestido, convirtiéndose 

en identidades hiperreales,5 dispuestas para representar ideales que respon-

dan a todo lo que nuestra sociedad quisiera que fuera coherente, a todo lo que 

se quisiera que fuera sagrado: tradición, equidad, transparencia, solidaridad 

comunitaria, arraigo a la madre tierra, laboriosidad e integridad. La ironía es 

que, al estar inscritas en el contexto del mercado moderno, estas identidades 

5 Como las caracteriza Alcida Ramos, “he Hyperreal Indian”, 1994.



Escenas cotidianas en los confines de la nación 313

terminan reducidas a imágenes, a la magia de su fetichismo. En el marco lógico 

de su economía política no pueden ser sino simulacros. Se consuma así el acto 

fundacional de dominación que es el arrancar al Otro la propia historia y la 

propia signiicación. Arrancar incluso su derecho a constituir una realidad his-

tórica. Este designio no ha dejado jamás de ser subvertido, transgredido y resis-

tido. Ni ha dejado tampoco de subvertir a sus agentes.

Efectivamente, la tenacidad de las formas de vida locales y de sus cultu-

ras ha representado siempre una especie de inconsciente freudiano que no ha 

dejado de acechar al sistema colonial-moderno.6 La mera existencia de los gru-

pos llamados tradicionales, locales, vernaculares, en in, de los grupos que his-

tóricamente han vivido aprisionados en las regiones y lugares periféricos del 

planeta, ha puesto en evidencia que la expansión del progreso y el desarrollo 

(así como “la construcción de nación”) no es más que un efecto de negación 

sarcástica que acompaña la violencia del proyecto civilizatorio implícito en la 

articulación de una economía global. Al mismo tiempo, la demanda perma-

nente de restauración de su dignidad hace evidente que si bien es cierto que 

estos grupos (locales, de clase, de mujeres, indígenas, de gais, minorías, incluso 

gremios) resisten de muchas maneras y, como muchos autores lo han señalado, 

resigniican y reinterpretan estas prácticas, también es cierto que se han visto 

históricamente forzados a organizarse para el intercambio mercantil y para las 

formas políticas que impone la lógica del Estado-nación, siempre desde una 

posición de marginalidad. 

Resulta signiicativo que los proyectos dirigidos al empoderamiento 

(empowerment) de las comunidades, ni siquiera se proponen abordar los facto-

res centrales de esa asimetría: ni la transformación de las estructuras de con-

centración de la riqueza, el capital y el acceso a las decisiones del Estado, ni la 

visión patriarcal que el Estado y la sociedad hegemónica tienen de los grupos 

marginales se contemplan como objetivos de los celebrados planes de desarro-

llo o de los recurrentes procesos participativos. Los doscientos años de políti-

cas de integración, progreso, seguridad y desarrollo, que constituyen la raison 

d’etre del Estado, han mantenido históricamente a estos grupos siempre en una 

6 Parafraseo aquí a Ashish Nandy: “cultures have come to return, like Freud’s unconscious, to 

haunt the modern system of nation-states”. “State”, en he Development Dictionary: A Guide 

to Knowledge as Power, 1992, W. Sachs (ed.), p. 264. 



314 Margarita Serje

posición de marginalidad. En la historia del Estado-nación esta relación no se 

ha visto siquiera resquebrajada. Quizá por ello, el más notorio impacto de las 

prácticas que se enmarcan en esta imaginación geopolítica, y donde radica su 

eicacia práctica y discursiva, ha sido justamente su capacidad para mante-

ner históricamente la asimetría de esta condición subalterna. La capacidad de 

dominación de este proyecto se sustenta en la extraña tensión que surge entre 

su afán de incorporar a la totalidad de población en su lógica de producción, a 

través del consumo cultural, paralelamente con la coniguración de una alte-

ridad radical que deshumaniza a los grupos que ubica en los márgenes, con-

denándolos simultáneamente a la subalternidad y a la subversión. Se basa, en 

buena parte, en el hecho de que su forma particular de producir alteridad incor-

pora, estetizándolo, el impulso de resistencia. Así, la alteridad se produce a la 

vez como resistencia. 

En otras palabras, la resistencia se ha convertido en uno de los signos esen-

ciales y emblemáticos de la alteridad. Aparece como un rasgo que se origina 

en la imagen de una población deshumanizada y presocial, en el sentido de 

un “estado de naturaleza” en el sentido de Hobbes, y se representa atado a un 

conjunto de lugares especíicos en el orden espacial que impone la imagina-

ción geopolítica global. Se produce como una realidad de Frontera, como una 

realidad marginal y salvaje: al otro lado del espejo, en medio del juego de la 

doble inversión. En la invención de la tradición de los mundos de la Frontera 

se enfocan y examinan minuciosamente las expresiones de reacción, agresión, 

digresión, confrontación, negación, o incluso de silencio y ocultamiento de los 

grupos que se rehúsan a verse deshumanizados, a ser docilizados y avasallados, 

mostrándolos como tierras de nadie: como zonas de desorden e ilegalidad. La 

resistencia se incorpora así en los modos de ser característicos de las realida-

des periféricas y se convierte en su principio de inteligibilidad más importante. 

El escrutinio de las formas de resistencia, al tiempo que produce un efecto de 

realidad analítica, funciona como un eje de penetración. Su celebración, en este 

sentido, no ha dejado de tener efectos perversos. La centralidad de los relatos de 

resistencia, al formar parte de la dimensión esencial e instrumental de las iden-

tidades “otras”, sustenta el supuesto de que ésta constituye un comportamiento 

siempre presente y activo que las caracteriza como amenazantes y las convierte 

en blanco obvio para ser objeto de intervención. De esta manera, contribuye 



Escenas cotidianas en los confines de la nación 315

a naturalizar la violencia de intervenciones de tipo militar, así como de las 

más brutales avanzadas del progreso. Al tiempo que justiica la necesidad de  

domar por la fuerza, se convierte en la condición de posibilidad de la puesta 

en marcha de la política del enclave. Su principal efecto es, quizá, que arranca  

de manera eicaz los argumentos y reivindicaciones de los movimientos socia-

les del ámbito político y los ubica en el campo de la irracionalidad. 

El hecho de haber normalizado la existencia de estas zonas de tolerancia, 

y que la experiencia de quienes viven cotidianamente atrapados en ellas se vea 

de cierta manera banalizada, hacen que lo político no pueda entenderse aquí de  

una manera total y coherente, sino como un juego opaco y fantasmagórico 

donde se esgrimen esencialismos estratégicos. Así, en el movimiento de los cam-

pesinos cocaleros, al tiempo que se rechaza el estigma de la ilegalidad (que los 

reduce a ser “terroristas” o colaboradores de la guerrilla, y no se oyen sus voces 

sino las de los protagonistas de la guerra), se asume otra identidad negativa: la 

del carente; la del que Iván Illich ha llamado el Homo miserabilis. El movimiento 

uwa retoma las banderas de la etnicidad, la tradición y la espiritualidad, ence-

rrándose tras una máscara de esencialismos que lo amordaza y lo banaliza.7 En 

esta misma paradoja se ven encerradas muchas de las denuncias y las críticas 

más apasionadas del designio de la exclusión. La celebración permanente de la 

resistencia y la subversión se puede entender como lo que D. Harvey describe 

como un proceso de estetización de la política,8 es decir, como un proceso de 

mistiicación, en el sentido de Marx, que controla y conigura los espacios polí-

ticos en la imaginación, y, a través de la imaginación y de esta forma, oculta los 

mecanismos de dominación que deinen cuáles son sus ámbitos legítimos. La 

resistencia se convierte así también en objeto del proceso de descontextualiza-

ción, de desanclaje, que es el fundamento de la naturalización y estetización de 

las realidades de Frontera, de los mundos de la “brecha”.

Por lo demás, la celebración de la resistencia armada, el contrabando y las 

economías ilícitas se ha convertido en el factor de la criminalización de grupos 

enteros de personas y de regiones no únicamente en Colombia, sino en el mundo 

7 Describo este proceso en detalle en mi artículo “ONG, indios y petróleo: el caso u’wa a tra-

vés de los mapas del territorio en disputa”, 2003.

8 D. Harvey, óp. cit., 1989, p. 110.



316 Margarita Serje

entero (se habla hoy de “semilleros de terrorismo global”, de “ejes del mal”), y de 

la legitimación de la intrusión violenta para imponer la integración a la econo-

mía moderna. Los mundos de Frontera están, sin duda, en el ojo del huracán de 

uno de los mercados globales más pujantes: el de la guerra, que genera enormes 

ganancias pues “in devastation there is opportunity”.9 La actual guerra global 

se entreteje a través de múltiples conlictos locales asociados a la expansión 

predadora de la política del enclave que aparecen dispersos en los escenarios 

más diversos: la Amazonía, el golfo Pérsico, el África central…

El dilema se hace evidente en el hecho cada vez mas abrumador de que la 

resistencia no sólo se ha venido subsumiendo como uno de los elementos cen-

trales de la producción de alteridad; se ha venido transformando, para ponerlo 

en los términos de Rita Laura Segato, en parte de la oferta emblemática glo-

bal para la generación de identidades hiperreales, en motivo casi obligado del 

proceso de “auto-clasiicación mecánica y objetivadora”.10 Se ha convertido de 

manera cada vez más radical en el vehículo mediador de las relaciones entre 

grupos sociales, en la medida en que marca contundentemente brechas, ejes 

del mal, territorios de miedo, geografías de terror. Lo que se señala aquí es la 

necesidad de desactivar este poderoso campo minado de mediaciones semán-

ticas y epistemológicas y de imaginar nuevas formas de abordar “las artes de 

hacer” (según la fórmula de De Certeau)11 de las gentes. Resulta crucial pregun-

tarse, por lo menos, por la función social que ha cumplido el centrar la atención 

en los procesos de resistencia. Es decir, preguntarse si realmente el discurso 

crítico que ha buscado dar protagonismo a los procesos de resistencia ha fun-

cionado como parte de un proceso para potenciarla, para romper las estruc-

turas y formas de saber que ésta confronta, o si, por el contrario, este discurso 

ha hecho parte de esos mismos mecanismos de poder, que es lo que se sugiere 

aquí. Queda como una pregunta abierta. 

9 “Hay oportunidades [de negocio] en la devastación”. Situación que aparece ampliamente 

ilustrada en el documental he Corporation, 2003, de M. Achbar, J. Abott y J. Bakan.

10 R. L. Segato, “Identidades políticas/alteridades históricas: una crítica a las certezas del plu-

ralismo global”, 1999, p. 143.

11 M. de Certeau, he Practice of Everyday Life, 1984. 



Escenas cotidianas en los confines de la nación 317

Mi propuesta (que no deja de ser optimista) ha consistido en explorar una 

posible ventana: la que abre la capacidad de movilización subjetiva implícita en 

la experiencia etnográica. Una de las certezas que quedan después de abordar 

este problema a partir del potencial crítico de la antropología es que resulta 

crucial recuperar el poder de la situación de margen. La desmistiicación de los 

supuestos e hipótesis culturales que sustentan el proyecto nacional hace impo-

sible sostener el espejismo de la seguridad y el orden que impulsa el Estado 

en su afán de ser cada vez más moderno, así como engañarse con la icción de  

la neutralidad, la ingenuidad y la transparencia de sus propuestas técnicas  

de desarrollo y democracia. Desde la perspectiva de la relación que establece 

con sus periferias, este proyecto aparece “naturalmente” deconstruido, se revela 

como icción. Se da así un proceso de “aculturación inversa” que es diferente de 

la que Fernando Ortiz llama “transculturación”, en la medida en que, además 

de un lujo y un intercambio de elementos de una realidad a la otra, lo que se da 

aquí es un cuestionamiento de los fundamentos del propio orden. Ello consti-

tuye el meollo de la experiencia del margen. 





319

Índice de iguras y mapas

Figuras

Fig. 1. “América” Grabado de heodor Galle, según el dibujo 

de Jan van der Straet (Stradamus), ca. 1580 89

Fig. 2. “Cuadro de la geografía de las plantas equinocciales: tableau 

physique des Andes et pays voisins, dresé sur les observations  

et mesures faits sur les lieux en 1799-1803”, Alexandre von Humboldt,  

1805,  publicado en el Semanario del Nuevo Reyno de Granada, 1849 91

Fig. 3.  “Falls of Eternal Despair” (anónimo), 1895 93

Fig. 4a.  “Nivelación de treinta especies de plantas puestas sobre la vista 

occidental del Ymbabura, montaña en las cercanías de Ibarra”,  

Francisco José de Caldas, 1803 95

Fig. 4b.  “Géographie des plantes près de l’Ecuateur”, 

Alexandre von Humboldt, 1804 96

Fig. 5.  “Siembra en caracol, Sibundoy”, Margarita Serje, 

basado en Loraine Vollmer, “Etnobotánica y agricultura  

en el Alto Putumayo”, 1997 102

Fig. 6.  “Vista del volcán de Cayambe”, Alexandre von Humboldt, 

Vues des cordillères et monuments des peuples indigènes  

de l’Amérique, 1816 110

Fig. 7a.  “Los puentes naturales de Icononzo”, Alexandre von Humboldt, 

Vues des cordillères et monuments des peuples indigènes  

de l’Amérique, 1816 112



320 Margarita Serje

Fig. 7b.  “Ponts naturels d’Icononzo”, Cesar Samin, L'Univers ou description 

de tous les peuples, de leurs religions, mœurs, coutumes, industries etc:  

Histoire des Indes Orientales anciennes et modernes, 1840 113

Fig. 8.  “Coutumes, Colombie” Cesar Samin, L'Univers ou description 

de tous les peuples, de leurs religions, mœurs, coutumes, industries  

etc: Histoire des Indes Orientales anciennes et modernes, 1840 120

Fig. 9.  “Balboa suelta los perros a los indios que habían cometido 

el horrible pecado de la sodomía para que los descuarticen”,  

Johann héodore de Bry, Historia Americae sive novi orbis, 

imagen 22, libro tercero, 1593 180

Fig. 10.  Portada del libro Selva adentro, Alfredo Molano, 1987  199

Fig. 11.  “El paso del Quindío”, Alexandre von Humboldt, Vues des cordillères 

et monuments des peuples indigènes de l’Amérique, 1816 253

Fig. 12.  Sin título. Auguste Le Moyne, ca. 1828, Voyages et séjours dans 

l’Amérique du Sud, la Nouvelle Grenade, Santiago de Cuba,  

la Jamaïque et l’Isthme de Panama par le Chevalier A. Le Moyne,  

ancien ministre plénipotentiaire, 1880 256

Mapas

Mapa 1.  “Los territorios salvajes de la administración misional”,  

Víctor Daniel Bonilla, Siervos de Dios y amos de indios, 1969 17

Mapa 2.  Colombia: ubicación de las localidades mencionadas en el texto,  

Fernando Salazar, 2002 75

Mapa 3.  “Territorio del clan Cobaría dibujado por Luceli, Sierra Nevada  

del Cocuy”, publicado en Berichá-Esperanza Aguablanca,  

Tengo los pies en la cabeza, 1992 99

Mapa 4.  “Plan geográico del virreynato de Santafé  de Bogotá, Nuevo Reyno  

de Granada, que maniiesta su demarcación territorial, islas,  

ríos principales, provincias y plazas de armas”, 1772 142

Mapa 5. “Carta de la república de Colombia dividida en departamentos”, 

Agustín Codazzi, Atlas físico y político de la republica de Venezuela 

dedicado por su autor, el Coronel de Ingenieros Agustín Codazzi  

al congerso constituyente de 1830, Caracas 1840  143



321

Bibliografía*1

Adorno, heodor W.

2002 “Le plus léger avec le plus profond (Quasi una fantasia)”, en Carmen, Opéra 

National de Paris, pp. 87-91.

Adorno, heodor W. y Horkheimer, Max

2001 La dialéctica de la Ilustración. Fragmentos ilosóicos. Madrid: Trotta S. A. 

[1944].

Aguirre Beltrán, Gonzalo

1967 Las regiones de refugio: el desarrollo de la comunidad y el proceso dominical en 

Mestizo-América. México: Instituto Nacional Indigenista.

Agrawal, Arjun

2002 “Indigenous Knowledge and the Politics of Classiication”, International 

Social Science Journal, núm. 173, pp. 287-297.

Almario, Gustavo

1984  Historia de los trabajadores petroleros. Bogotá: Cedetrabajo. 

Alpers, Svetlana

1987  El arte de describir: el arte holandés en el siglo XVII. Madrid: Hermann Blume 

[1983].

Anderson, Benedict

1991 Imagined Communities. Relections on the Origin and Spread of Colonialism. 

Londres: Verso.

* No se incluyen aquí las referencias de las obras que aparecen en el anexo “Bibliografía sobre 

estudios regionales en Colombia”.



322 Margarita Serje

Annino, Antonio 

1994  “Soberanías en lucha”, en De los imperios a las naciones: Iberoamérica. 

Zaragoza: Ibercaja.

Arendt, Hannah

1982 L’Imperialisme: les origines du totalitarisme. París: Fayard [1951].

Ariés, Philippe

1960  L’enfant et la vie familiale sous l’Ancien Regime. París: Plon.

Balandier, Georges

1994 Le Pouvoir sur Scènes. Collection Fondements. París: Balland [c. 1992].

Balibar, Etienne 

1991 “he Nation Form: History and Ideology”, en Race, Nation, Class: Ambiguous 

Identities. E. Balibar e I. Wallerstein. Nueva York: Verso, pp. 86-106.

Barthes, Roland

1970 Mythologies. París: Editions du Seuil [1957].

Bartra, Roger

1992 El salvaje en el espejo. México: Era.

Bataille, Georges 

1957 L’Erotisme. París: Éditions de Minuit.

1970 Le problème de l’Etat et la structure su fascisme. París: Gallimard. 

Bateson, Gregory

1973  Steps Towards an Ecology of Mind: Collected Essays in Anthropology, Psychiatry, 

Evolution and Epistemology. St Albans: Paladin.

Baudelaire, Charles

1994 Poemas en prosa. Bogotá: El Áncora.

Berlin, Isaiah

2000  Las raíces del romanticismo, H. Hardy (ed.). Madrid: Taurus. [1965]

Berman, Marshall

1983  All that is Solid Melts into Air: he Experience of Modernity. Londres: Verso. 

Bolaños, Álvaro Félix 

1994  Barbarie y canibalismo en la retórica colonial: los indios pijaos de fray Pedro 

Simón. Bogotá: Cerec.

Bonte, Pierre e Izard, Michel (dirs.) 

1991  Dictionnaire de l’Ethnologie et l’Anthropologie. París: PUF.



Bibliografía 323

Borsi, Franco

1997 Architecture et Utopie. París: Hazan. 

Bourdieu, Pierre

1980 “Le Nord et le Midi: Contribution à une analyse de l’efet Montesquieu”, Actes 

de la Recherche en Sciences Sociales [París], núm. 35 (L’Identité), pp. 21-25.

1998 On Television, Nueva York: he New Press.

Buci-Glucksmann, Christine 

1986 La folie du voir : De l’esthétique baroque. París: Galilée.

1996 L’œil cartographique de l’Art, París: Galilée.

Buck-Morss, Susan

1995 “Envisioning Capital: Political Economy on Display”, en Visual Display: 

Culture beyond Appearances. L. Cooke y P. Wollen (eds.), Dia Center for 

Contemporary Culture, núm. 10, Nueva York: he New Press. 

Burke, Edmund

1990 A Philosophical Enquiry into the Origin of Our Ideas of the Sublime and the 

Beautiful. Oxford: Oxford University Press [1757].

Cabrera, Gabriel, Mahecha, Dany y Franky, Carlos

1999 Los Nukak: nómadas de la Amazonia colombiana. Bogotá: Universidad 

Nacional de Colombia-Fundación GAIA. 

Caillavet, Chantal y Pachón, Ximena

1996 Frontera y poblamiento: estudios historia y antropología de Colombia y 

Ecuador. Bogotá: IFEA, Instituto Amazónico de Investigaciones Cientíicas-

Universidad de los Andes. 

Carpentier, Alejo

2002 Los pasos perdidos. Bogotá: Biblioteca El Tiempo [1954].

Carrera Damas, Germán

1983 “Sobre la cuestión regional y el proyecto nacional venezolano en la mitad del 

siglo XIX”, en La unidad nacional en América Latina: del regionalismo hacia 

la nacionalidad. M. Palacios (comp.). México: Colegio de México, pp. 11-19. 

Carrizosa, Julio

2001 “Vías de comunicación y cobertura arbórea en la historia ambiental de 

Colombia”, en Naturaleza en disputa: ensayos de historia ambiental de 

Colombia, 1850-1995. G. Palacio (ed.). Bogotá: Universidad Nacional 

de Colombia.



324 Margarita Serje

Casement, Robert 

1985 Putumayo, caucho y sangre: relación al Parlamento inglés. 1911. Quito: 

Abya-Yala.

Castrillón Arboleda, Diego

1942 José Tombé. Bogotá: Editorial Antena.

Castro Caycedo, Germán

1998 Perdido en el Amazonas. Bogotá: Planeta.

Castro Gómez, Santiago 

2000 “Ciencias sociales, violencia epistémica y el problema de la ‘invención del 

otro’”, en La colonialidad del saber. Etnocentrismo y ciencias sociales: perspec-

tivas latinoamericanas. Edgardo Lander (comp.). Quito: Flacso-Unesco.

Chapman, William Ryan

1985 “Arranging Ethnology: A.H.L.F. Pitt Rivers and the Typological Tradition”, 

en Objects and Others. History of Anthropology, Vol. 3, Stocking, G. W. (ed.). 

Madison: University of Wisconsin Press, pp. 15-48.

Chaterjee, Partha

1993 he Nation and its Fragments: Colonial and Postcolonial Histories. Princeton: 

Princeton University Press. 

Chaudry, Kiren Aziz

1997 he Price of Wealth: Economies and Institutions in the Middle East. Ithaca, 

Nueva York: Cornell University Press.

Christaller, Walter

1966 Central Places in Modern Germany. Englewood Clifs, Nueva Jersey: Prentice 

Hall [1933]. 

Cliford, James

1987 Maurice Leenhardt : personne et mythe en Nouvelle Calédonie. París: Cahiers 

Gradiva, Jean Michel Place.

1988 he Predicament of Culture: Twentieth Century Ethnography, Literature and 

Art. Cambridge, Mass: Harvard University Press.

Colmenares, Germán (comp.)

1969 Las haciendas de los jesuitas en el Nuevo Reino de Granada, S. XVIII. Bogotá: 

Banco Popular.

1989 Relaciones e informes de los gobernantes de Nueva Granada. Dos vols. Bogotá: 

Banco Popular.



Bibliografía 325

Comarof, Jean y Comarof, John

1991 Of Revelation and Revolution: Christianity, Colonialism, and Consciousness in 

South Africa. Chicago: University of Chicago Press.

Conrad, Joseph

1971 Heart of Darkness. Nueva York: Norton [1899].

Conte, E.

1991 “Aires Culturelles”, en Dictionnaire de l’Ethnologie et l’Anthropologie. París: 

PUF.

Cook, Bill y Kothari, Uma (eds.)

2002 Participation: he New Tyranny? Nueva York: Zed Books.

Cronon, William 

1992 Nature’s Metropolis: Chicago and the Great West. Nueva York-Londres: W. W. 

Norton.

Crosby, Alfred

1988 Imperialismo ecológico: la expansión de Europa, 900-1900. Barcelona: Editorial 

Crítica [1986].

Cubides, Fernando

1999 “Connotaciones metodológicas”, en Ciencias Sociales en la Amazonia 

Colombiana. Bogotá: Comisión Regional de Ciencia y Tecnología de la 

Amazonia.

Dalla Bernardina, Sergio

1996  L’Utopie de la Nature. París: Imago.

Davies, Mike

1998 Ecology of Fear: Los Angeles and the Imagination of Disaster. Nueva York: H. 

Holt.

Deas, Malcolm

1993 Del poder y la gramática. Bogotá: Tercer Mundo Editores.

De Bry, Johann héodore

1634 Historia Americae sive novi orbis. Fráncfort: Merianus [1590-1634].

De Certeau, Michel.

1984 he Practice of Everyday Life. Berkeley: University of California Press.

Debord, Guy

1992 La société du spectacle. París: Gallimard [1967].



326 Margarita Serje

Défert, Daniel 

1982 “he Collection of the World: Accounts of Voyages from the XVII to XVIII 

Centuries”, Dialectical Anthropology, 7, pp. 11-20. 

De la Pedraja, René

1993 Petróleo, electricidad, carbón y política en Colombia. Bogotá: El Áncora.

De las Casas, Bartolomé, fray

1977 Brevísima relación de la destrucción de Indias. Madrid: Fundación 

Universitaria Española [1533].

DeMause, Lloyd 

1982 “he Evolution of Childhood”, en Foundations of Psychohistory. Nueva York: 

Creative Roots Inc., pp. 1-83.

De Oviedo, Vicente, fray 

1990 Cualidades y riquezas del Nuevo Reino de Granada. Bucaramanga: Colección 

Memoria Regional Gobernación de Santander [1761].

Descola, Philippe

1985 “De l’Indien Naturalisé à l’Indien Naturaliste: Sociétés amazoniennes sous 

le regard d’occident”, en Protection de la nature : Histoire et idéologie, De la 

nature à l’environnement. A. Cadoret (ed.), París: L’Harmattan, pp. 221-235.

1986 La Nature Domestique. París: MSH.

Dilley, Roy (ed.)

1999 he Problem of Context. Nueva York-Oxford: Bergham Books.

Douglas, Mary

1966 Purity and Danger: An Analysis of Concepts of Pollution and Taboo. Londres: 

Routledge and Paul Kegan. 

Drouin, Jean-Marc 

1993 L’Ecologie et son histoire: Réinventer la nature. París: Champs-Flammarion. 

Duchet, Michèle

1985 Le partage des savoirs: Discours historique, discours ethnologique. París: La 

Découverte.

Duchet, Michèle, et ál. 

1998 L’Amérique de héodore de Bry: Une collection de voyages protestante du XVIe 

siecle. París: Éditions du CNRS. 

Duranti, Alessandro y Goodwin, Charles (eds.) 

1992 Rethinking Context: Language as an Interactive Phenomenon. (Studies in 

the Social and Cultural Foundations of Language). Cambridge: Cambridge 

University Press.



Bibliografía 327

Eden, Michael J., Bray, Warwick, Herrera, Leonor y McEwan, Colin

1984 “Terra Preta Soils and heir Archaeological Context in the Caqueta Basin 

of Southeast Colombia”, American Antiquity, vol. 49, núm. 1 (enero), pp. 

125-140.

Eliade, Mircea

1967 Le sacré et le profane. París: Gallimard [1956].

Escobar, Arturo

1995 Encountering Development: he Making and Unmaking of the hird World. 

Princeton: Princeton University Press.

2003 “Displacement, Development and Modernity in the Colombian Paciic”, 

International Social Science Journal, núm. 175.

Fabian, Johannes

1983 Time and the Other: How Anthropology Makes Its Object. Nueva York: Columbia 

University Press.

Fanon, Franz

1963 Les damnés de la terre. París: Maspero.

Febvre, Lucien

1973 “Civilization: Evolution of a Word and a Group of Ideas” [1930], en A New 

Kind of History from the Writings of Febvre. P. Burke (ed.). Londres: Routledge 

and Keagan.

Ferguson, James

1994 he Anti-politics Machine: ‘Development’, Depolitization and Bureaucratic 

Power in Lesotho. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Foucault, Michel 

1966 Les mots et les choses : Une archéologie des sciences humaines. París: Gallimard.

1973 “Les meurtres qu’on raconte”, en Moi Pierre Rivière, ayant égorgé ma mère, ma 

sœur et mon frère... Un cas de parricide au XIXe siècle. Michel Foucault et ál. 

París: Gallimard, pp. 321-324.

1979 Discipline and Punish: he Birth of the Prison. Nueva York: Vintage Books 

[1975].

1991 “Governmentality”, en he Foucault Efect. Studies in Governmentality. G. 

Burchell, C. Graham y P. Miller (eds.), pp. 87-104 [1978].

1997  “Of Other Spaces: Utopias and Heterotopias”, en Rethinking Architecture. N. 

Leach (ed.). Londres: Routledge, pp. 350-637 [1984].



328 Margarita Serje

Freire, Paulo 

1970 Pedagogía del oprimido. Montevideo: Tierra Nueva. 

Frye, Northrop

1965 he Return of Eden: Five Essays on Milton’s Epics. Toronto: University of 

Toronto Press.

Galeano, Eduardo

1996 Las venas abiertas de América Latina. México: Siglo XXI [1971].

García Márquez, Gabriel

1982 Cien años de soledad. Bogotá: Editorial Oveja Negra.

1975 El otoño del patriarca. Bogotá: Editorial Oveja Negra.

2003  La hojarasca. Barcelona: Contemporánea de Bolsillo.

Geertz, Cliford 

1973 he Interpretation of Cultures. Nueva York: Basic Books.

Geisler, Charles

2003  “Expulsiones del paraíso terrenal: un nuevo tipo de problema”, International 

Social Science Journal, 175, (Spanish Language Edition), pp. 30-42.

Gellert, Paul K. y D. Lynch, Barbara 

2003 “Megaprojects as Biophysical and Social Displacement”, International Social 

Science Journal, núm. 175 (marzo):15-25.

Georges, Jean

1994 Voyages en Utopie. París: Découvertes Gallimard.

Gerbi, Antonello 

1973 he Dispute of the New World: he History of a Polemic. Pittsburgh: University 

of Pittsburgh Press [1955].

1985 Nature in the New World. Pittsburgh: University of Pittsburgh Press [1975].

Giddens, Anthony

1994 Consecuencias de la Modernidad. Madrid: Alianza Editorial [1990].

Glacken, Clarence

1996 Huellas en la playa de Rodas: naturaleza y cultura en el pensamiento occiden-

tal desde la Antigüedad hasta inales del siglo XVIII. Barcelona: Ediciones del 

Serbal [1967].

Gofman, Erving

1973 La mise en scène de la vie quotidienne (dos vols.). París: Minuit.

1974 Frame Analysis: An Essay in the Organization of Experience. Nueva York: 

Harper and Row.



Bibliografía 329

Gómez Buendía, Hernando (comp.)

1999 ¿Para dónde va Colombia? Un coloquio abierto. Bogotá: Tercer Mundo.

González, Beatriz

2000 “La escuela de Humboldt: los pintores viajeros y la nueva concepción del 

paisaje”, Revista Credencial Historia (Bogotá), núm. 122. 

González Casanova, Pablo

1965 “Internal Colonialism and National Development”, Studies in Comparative 

International Development, vol. 1, núm. 4, pp. 27-37.

Gramsci, Antonio

1992 Prison Notebooks. Nueva York: Columbia Press. [1944]

Gumperz, John J. 

1999 Discourse Strategies: Studies in Interactional Sociolinguistics. Cambridge: 

Cambridge University Press [1982].

Gupta, Akhil

1995 “Blurred Boundaries: he Discourse of Corruption, the Culture of Politics 

and the Imagined State”, American Ethnologist, vol. 22, núm. 2, pp. 375-402. 

Gupta, Akhil y Ferguson, James

2002 “Spatializing States: Toward an Ethnography of Neoliberal Governmentality”, 

American Ethnologist, vol. 29, núm. 4, pp. 375-402.

Gutiérrez de Pineda, Virginia

1975 Familia y cultura en Colombia. Bogotá: Colcultura-Biblioteca Básica 

Colombiana.

Haas, Peter M. 

1989 “Do Regimes Matter?: Epistemic Communities and Mediterranean Pollution 

Control”, International Organisation, vol. 43, núm. 3, pp. 377-401. 

Habermas, Jürgen

1988  La lógica de las ciencias sociales. Madrid: Editorial Tecnos.

Hardt, Michael y Negri, Antonio

2001 Empire. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

Harley, John B.

1989 “Deconstructing the Map”, Cartographica, vol. 26, núm. 2, pp. 1-20.

Harrison, Robert P.

1992 Forêts : Essai sur l’imaginaire occidental. París: Flammarion.



330 Margarita Serje

Hartog François

1991 Le miroir d’Hérodote : Essai sur la représentation de l’autre. París: Gallimard 

[1980].

Harvey, David

1989  he Condition of Postmodernity: An Enquiry into the Origins of Cultural 

Change. Oxford: Blackwell. 

Hennessy, Alistair

1978 he Frontier in Latin American History. Albuquerque: University of New 

Mexico Press.

Hobart, Mark

1999 “As hey Like It: Overinterpretation and Hyporeality in Bali”, en he Problem 

of Context. R. Dilley (ed.). Nueva York-Oxford: Berghahn Books, pp. 105-144.

Holston, James.

1989 he Modernist City: An Anthropological Critique of Brasilia. Chicago: Chicago 

University Press. 

Illich, Ivan

1970 Celebration of Awareness: A Call for Institutional Revolution. Garden City, 

Nueva York: Doubleday. 

Jahoda, Gustav

2001 Images of Savages: Ancient Roots of Modern Prejudice in Western Culture. 

Londres: Routledge.

Jaramillo Arango, Rafael

1934  Barrancabermeja. Bogotá: ESB.

Jay, Martin

1994 Downcast Eyes: he Denigration of Vision in Twentieth Century French hought. 

Berkeley: University of California Press.

Jomini, Antoine-Henri

1977  Précis de l’Art de la Guerre ou nouveau tableau analytique des principales com-

binaisons de la stratégie, de la grande tactique et de la politique militaire. París: 

Champ Libre-Gérard Lebovia [1855].

Kalmanovitz, Salomón

1985 Economía y Nación: una breve historia de Colombia. Bogotá: Siglo XXI.

1986 El desarrollo tardío del capitalismo: un enfoque crítico de la teoría de la depen-

dencia. Bogotá: Siglo XXI.



Bibliografía 331

Karl, Terry Lynn

1997 he Paradox of Plenty: Oil Booms and Petro-States. Berkeley: University of 

California Press. 

1999 “he Perils of the Petro-State: Relections on the Paradox of Plenty”, Journal 

of International Afaires, vol. 53, núm. 1. 

Kendon, Adam

1997  “he Negociation of Context in Face to Face Interaction”, en Rethinking 

Context: Language as an Interactive Phenomenon. A. Duranti y Ch. Goodwin, 

(eds.). Cambridge: Cambridge University Press, pp. 335-359.

Klor de Alva, Jorge

1992 “Colonialism and Post Colonialism as (Latin) American Mirages”, Colonial 

Latin American Review, 1-2, pp. 3-24.

Lal, Deepak

1985  he Poverty of “Development Economics”. Londres: Institute of Economic 

Afaires

Lakof, George y Johnson, Mark

1980 Metaphors We Live By. Chicago: he University of Chicago Press.

Langebaek, Carl

1985 “Tres formas de acceso a productos en territorios de los cacicazgos sujetos 

al Cocuy, siglo XVI”, Boletín del Museo del Oro (Bogotá), núm.18, pp. 29-45.

1998 “Los Andes y el Oriente: un caso de construcción colonial en los Andes del 

norte de Colombia”, en Intercambio y comercio entre costa, Andes y selva: 

arqueología y etnohistoria de Suramérica, Felipe Cárdenas y Támara. L. Bray 

(eds.). Bogotá: Ediciones Uniandes.

2000 Por los caminos del piedemonte: una historia de las comunicaciones entre los 

Andes Orientales y los Llanos, siglos XVI a XIX. Bogotá: Ediciones Uniandes.

Latour, Bruno y Woolgar, Steven 

1988  La vie de laboratoire: La production des faits scientiiques. París: La Découverte.

Leenhardt, Jacques

1973 Lecture Politique du Roman: La Jalousie d’Alain Robbe-Grillet. París: Editions 

de Minuit. 

Leenhardt, Maurice

1937  Do Kamo: La personne et le mythe dans le monde mélanésien. París: Gallimard.



332 Margarita Serje

Lenclud, Gérard

1992  “Le grand partage ou la tentation ethnologique”, en Vers une ethnologie du 

présent, bajo la dirección de Gérard Althabe, Daniel Fabre y Gérard Lenclud. 

París: MSH, pp. 9-37. 

Lévi-Strauss, Claude 

1973a “Les discontinuités culturelles et le développement économique et social I”, 

en Anthropologie Structurale Deux. París: Plon, pp. 365-376.

1973b “Race et Histoire”, en Anthropologie structurale deux. París: Plon, pp. 376-423.

Lockhart, James y Schwartz, Stewart B.

1983 Early Latin America. A History of Colonial Spanish America and Brazil. 

Cambridge: Cambridge University Press.

MacKinnon, Catherine

1989 Towards a Feminist heory of the State. Cambridge, Mass.: Harvard University 

Press.

Macpherson, Crawford B.

1962 he Political heory of Possessive Individualism. Oxford: Oxford University 

Press.

Malinowski, Bronislaw

1935 Coral Gardens and heir Magic: A Study of the Methods of Tilling the Soil and of 

Agricultural Rites in the Trobriand Islands. Londres: Allen and Unwin. 

1938 “he Problem of Meaning in Primitive Languages”, en he Meaning of 

Meaning: A Study of the Inluence of Language upon hought and on the 

Science of Symbolism (with Supplementary Essays by B. Malinowski and F. G. 

Crookshank). C.K. Ogden, I.A. Richards. Nueva York: Hartcourt Brace [1923].

1961 Argonauts of the Western Paciic: An Account of Native Enterprise and 

Adventure in the Archipelagoes of Melanesian New Guinea. Nueva York: E.P. 

Dutton [1922].

Manuel Frank E. y Manuel, Fritzie P. 

1979 Utopian hought in the Western World. Cambridge, Mass.: Belknap Press.

Marx, Karl

1974  El capital: crítica de la economía política. México: Fondo de Cultura 

Económica [1867].

Mauss, Marcel

1923  “Essai sur le don. Forme et raison de l’échange dans les sociétés primitives”, 

l’Année Sociologique, seconde série, 1923-1924.



Bibliografía 333

Meisel, Adolfo

1988  “Esclavitud, mestizaje y haciendas en la provincia de Cartagena: 1533-1851”, 

en El Caribe colombiano: selección de textos históricos. Gustavo Bell (comp.). 

Barranquilla: Ediciones Uninorte. 

Mignolo, Walter

2000 Local Histories/Global Designs, Coloniality, Subaltern Knowledges and Border 

hinking. Princeton: Princeton University Press.

Mitchell, Timothy

1988 Colonizing Egypt. Cambridge: Cambridge University Press.

Mitchell, W. J. homas

1986 Iconology: Image, Text, Ideology. Chicago: Chicago University Press.

Montrose, Louise

1993 “he Work of Gender in the Discourse of Discovery”, en New World Encounters. 

S. Greenblatt (ed.). Berkeley: University of California Press. 

Mudimbe, Valentin

1994 he Idea of Africa. Bloomington and Indianapolis: Indiana University Press- 

Londres: James Currey.

Múnera, Alfonso

1996  “El Caribe colombiano en la República andina: identidad y autonomía polí-

tica en el siglo XIX”, Boletín Cultural y Bibliográico, vol. XXXIII, núm. 41.

Murra, John

1975 “El control vertical de un máximo de pisos ecológicos en la economía de 

las sociedades andinas”, en Formaciones económicas y políticas del mundo 

andino. Lima: Instituto de Estudios Peruanos, pp. 59-117.

Nietzsche, Friedrich 

2002  “Une musique méditerranéenne (Le cas Wagner)”, en Carmen. Opéra 

National de Paris, pp. 84-85.

Ocampo, José Antonio

1984 Colombia y la economía mundial, 1830-1910. Bogotá: Siglo XXI.

Orwell, George

1979 Nineteen Eighty-Four. Londres: Penguin Books.

Osborn, Ann

1995  Las cuatro estaciones: mitología y estructura social entre los U’wa, Bogotá: 

Banco de la República, Museo del Oro.



334 Margarita Serje

Otto, Rudolf

2001  Le sacré. L’élément non rationnel dans l’idée du divin et sa relation avec le 

rationnel. París: Éditions Payot [1917].

Palacios, Marco 

2000  De populistas, mandarines y violencias. Bogotá: Planeta.

Padgen, Anthony 

1982 he Fall of Natural Man. Cambridge: Cambridge University Press.

1993 European Encounters with the New World. New Haven: Yale University Press.

Pedraza, Zandra

1997 “El debate eugenésico: una visión de la modernidad en Colombia”, Revista de 

Antropología y Arqueología, vol. IX, núm. 9 (1-2), pp. 115-160.

Pineda Camacho, Roberto

1984 “La reivindicación del indio en el pensamiento social colombiano, 1850-

1950”, en Cien años de investigación social en Colombia. N. de Friedemann y J. 

Arocha (eds.), Bogotá: Ethnos.

Polanyi, Karl

2001 he Great Transformation: he Political and Economic Origins of Our Time. 

Boston: Beacon Press [1944].

Politis, Gustavo

1996 Nukak. Bogotá: Ediciones Instituto Sinchi.

Pratt, Marie Louise 

1992 Imperial Eyes: Travel Writing and Transculturation. Londres: Routledge.

Quijano, Aníbal

1997 “Colonialidad del poder, cultura y conocimiento en América Latina”, en 

Pensar en los intersticios. Teoría y práctica de la crítica poscolonial. S. Castro, 

O. Guardiola y C. Millán (eds.). Bogotá: CEJA, 1999, pp. 99-110.

Rabinow, Paul

1989  French Modern: Norms and Forms of the Social Environment. Cambridge 

Mass.: MIT Press.

Rahnema, Mahid y Bawtree, Victoria (eds.) 

1999  he Post-development Reader. Londres: Zed Books.

Rama, Ángel

1984 La ciudad letrada. Hannover, Nuevo Hampshire: Ediciones del Norte.



Bibliografía 335

Ramos, Alcida

1994 “he Hyperreal Indian”, Critique of Anthropology, vol. 14, núm, 2, pp. 153-71. 

Reis, Elisa P.

1988 “O Estado Nacional como Ideologia: O caso Brasileiro”, Estudios Historicos 

(Río de Janeiro), vol.1, núm. 2, pp. 187-203.

Reynal, Guillaume-homas

1776 Histoire philosophique et politique des établissements et du commerce des 

européens dans les deux Indes, vol. 2, La Haya: Gosse Fils.

Rival, Laura 

1998 “Domestication as an Historical and Symbolic Process: Wild Gardens and 

Cultivated Forests in the Ecuadoran Amazon”, en Advances in Historical 

Ecology. W. Balée (ed.). Nueva York: Columbia University Press, pp. 232-252. 

Rivera, Alberto

1990 “El desarrollo como una manera de construir la realidad”, en La Guajira: 

de la memoria al porvenir. Una visión antropológica. Gerardo Ardila (ed.). 

Bogotá: Universidad Nacional de Colombia.

Rivera, José Eustasio

1997 La vorágine. Bogotá: Biblioteca Familiar de la Presidencia de la República 

[1924].

Roger, Alain

1997 Court traité du paysage. París: Gallimard.

Rojas, Cristina

2001 Civilization and Violence: Regimes of Representation in Nineteenth Century 

Colombia. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Rousseau, Jean-Jacques

1996 Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité parmi les hommes. París: 

La Découverte [1754].

Sachs, Wolfgang (ed.)

1992 he Development Dictionary: A Guide to Knowledge as Power. Londres: Zed.

Saford, Frank

1976 he Ideal of the Practical: Colombia’s Struggle to Form a Technical Elite. Austin: 

University of Texas Press.

1991 “Race, Integration and Progress: Elite Attitudes and the Indian in Colombia, 

1750-1870”, Hispanic American Review, 71, núm.1.



336 Margarita Serje

Said, Edward

1979 Orientalism. Nueva York: Vintage Books.

Samper Ortega, Daniel

1936  La obsesión. Bogotá: Editorial Minerva.

Sánchez, Efraín

1999 Gobierno y Geografía. Agustín Codazzi y la Comisión Corográica en la Nueva 

Granada. Bogotá: Banco de la República. 

Sargent, Lyman Tower y Schaer, Roland (bajo la dirección de)

2000  Utopie: La quête de la société idéale en Occident. París: BNF-Fayard.

Sayre, Gordon M.

1997 Les Sauvages Américains: Representations of Native Americans in French and 

English Colonial Literature. Chapel Hill: University of North Carolina Press. 

Scharfstein, Ben-Ami 

1989 he Dilemma of Context. Nueva York and Londres: New York University Press.

Schumacher, Ernst F.

1973 Small is Beautiful: A Study of Economics as if People Mattered. Londres: Blond 

and Briggs.

Schwartzenberg, Roger-Gérard

1977  L’État spectacle: essai sur et contre le star system en politique. París: 

Flammarion.

Scott, James C.

1990 Domination and the Arts of Resistance: Hidden Transcripts. New Haven: Yale 

University Press.

1998 Seeing like a State. New Haven: Yale University Press.

Segalen, Victor

1985 Trahison idèle: correspondance 1907-1918. París: Éditions du Seuil.

Segato, Rita Laura 

1999  “Identidades políticas/alteridades históricas: una crítica a las certezas del 

pluralismo global”, Maguaré, núm. 14, pp. 114-147. 

Sen, Amartya

2000  Desarrollo y libertad. Barcelona: Planeta.

Serje, Margarita

1984 Organización urbana en Ciudad Perdida. Bogotá: Escala, Cuadernos de 

Arquitectura núm. 9.



Bibliografía 337

1987 “Arquitectura y urbanismo en la cultura Tairona”, Boletín del Museo del Oro, 

núm. 19, pp. 87-96.

2003 “ONG, indios y petróleo: el caso U´wa a través de los mapas del territorio en 

disputa”, Bulletin de l’Institut français d’études andines, 32 (1), pp. 101-131.

Serje, Margarita, Pineda Camacho, Roberto y Suaza, María Cristina (eds.)

2002 Palabras para desarmar. Una aproximación crítica al vocabulario del recono-

cimiento cultural en Colombia. Bogotá: ICANH-Ministerio de Cultura.

Shapin Steven y Schafer, Simon

1993 Léviathan et la pompe à air. Hobbes et Boyle entre science et politique. París: La 

Découverte.

Simón, Pedro fray

1981 Noticias historiales de las conquistas de Tierra Firme en las Indias occidentales, 

J. Friede (comp.). Bogotá: Biblioteca del Banco Popular [1627].

Stewart, Susan A.

1984 On Longing: Narratives of the Miniature, the Gigantic, the Souvenir, the 

Collection. Baltimore: Johns Hopkins University Press.

Stocking, George Ward

1985 Objects and Others. History of Anthropology, vol. 3, Madison: University of 

Wisconsin Press. 

Stoeltje, Beverly J.

1987  “Making the Frontier Myth: Folklore Process in Modern Nation”, Western 

Folklore, núm. 46, pp. 235-253. 

Strathern, Marylin 

1987  “Out of Context: he Persuasive Fictions of Anthropology”, Current 

Anthropology, vol. 28, núm, 3, pp. 251-281. 

1995 Shifting Contexts: Transformations in Anthropological Knowledge. Londres: 

Routledge.

Subirats, Eduardo 

1994 El continente vacío: la conquista del Nuevo Mundo y la conciencia moderna. 

México: Siglo XXI.

Tabakowska, Elzbieta

1999 “New Paradigm hinking in Linguistics: Meaning is the Context”, en he 

Problem of Context. R. Dilley (ed.). Nueva York-Oxford: Berghahn Books.



338 Margarita Serje

Taussig, Michael 

1980 he Devil and Commodity Fetishism in South America. Chapel Hill: UNC Press. 

1987 Shamanism, Colonialism and the Wild Man: A Study in Terror and Healing. 

Chapel Hill: University of North Carolina Press. 

1992 he Nervous System. Londres and Nueva York: Routledge.

homas, Nicholas

1996 Out of Time: History and Evolution in Anthropological Discourse. Ann Arbor: 

University of Michigan Press 

hongchai, Winichakul

1994 Siam Mapped: A History of the Geo-body of a Nation. Honolulu: University of 

Hawaii Press. 

Tilly, Charles. 

1978 From Mobilization to Revolution. Reading, Mass.: Addison Wesley Pub. Co.

Tuan, Yi-Fu

1979 Landscapes of Fear. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Tully, James

1995 Strange Multiplicity: Constitutionalism in an Age of Diversity. Cambridge: 

Cambridge University Press. 

Turner, Frederick Jackson

1962 he Frontier in American History. Nueva York: Holt, Rinehart and Winston 

[1920].

Ulloa, Astrid

2001  “El nativo ecológico: movimientos indígenas y medio ambiente en Colombia”, 

en Movimientos sociales, estado y democracia en Colombia. Archila, M. y 

Pardo, M. (eds.), pp. 286-320. Bogotá: CES/Universidad Nacional-ICANH. 

Uribe Celis, Carlos

1991 Los años veinte en Colombia. Ideología y cultura. Bogotá: Ediciones Alborada.

Uribe, María Victoria

1990 “Matar, rematar y contramatar: las masacres de la Violencia en el Tolima, 

1948-1964”, Controversia, núm. 159-160. Bogotá: Cinep.

Uribe Piedrahíta, César

1935  Mancha de aceite. Bogotá: Editorial Renacimiento.

1942  Toá: narraciones de caucherías. Buenos Aires: Espasa Calpe [1933].



Bibliografía 339

Urueña, Jaime

1994  “La idea de la heterogeneidad racial en el pensamiento político colom-

biano”, Análisis Político, núm. 22, pp. 5-25. 

Van der Hammen, María Clara

1992 El manejo del mundo: naturaleza y sociedad entre los Yukuna de la Amazonia 

colombiana. Bogotá: Tropenbos y Tercer Mundo Editores. 

Vargas Llosa, Mario

1993 El loco de los balcones: teatro. Barcelona: Seix Barral.

Vega Cantor, Renán

2002  Gente muy rebelde. Cuatro vols. Bogotá: Ediciones Pensamiento Crítico.

Villaveces, Santiago 

2001 “Convoluted Histories: he Role of “Violentologists” in the Colombian 

Conlict (1980-2000)”, ponencia presentada en el seminario New Approaches 

to the Study of Social Conlict in Colombia, University of Wisconsin-Madison, 

23 de marzo del 2001.

Vollmer, Loraine

1997 “Etnobotánica de los sistemas de producción agrícola en el valle del Sibundoy”, 

Programa Indígena Red de Solidaridad Social-PMA-PNUD, Bogotá, ms.

Von Humboldt, Alexandre

1816 Vues des cordillères et Monuments des Peuples Indigènes de l’Amérique. París: 

Librairie Grecque-Latine-Allemande.

1995  Personal Narrative of a Journey to the Equinoctial Regions of the New Continent. 

Londres: Penguin [1814].

1997  Cosmos: A Sketch of a Physical Description of the Universe. vol. 1, Baltimore 

and Londres: he Johns Hopkins University Press.

Von hünen, Johann-Heinrich

1966  he Isolated State. Nueva York: Pergamon Press [1826].

Wallerstein, Immanuel.

2003 El moderno sistema mundial II: El mercantilismo y la consolidación de la eco-

nomía-mundo europea, 1600-1750. México: Siglo XXI. [1974]

Well, Robin

1973 “Frontiers Systems as a Sociocultural Type”, Papers in Anthropology, vol. 14, 

Oklahoma Norman, pp. 6-15. 



340 Margarita Serje

White, Hayden

1978 Tropics of Discourse. Baltimore: he Johns Hopkins University Press.

Williams, Raymond 

1976 he Country and the City. Nueva York: Oxford University Press.

Wittgenstein, Ludwig

1958 Philosophical Investigations. Englewood Clifs, Nueva Jersey: Prentice Hall.

Wright, John K. 

1947 “Terrae incognitae: he Place of the Imagination in Geography”, Annals of 

the Association of American Geographers, vol. 37, núm. 1, pp. 1-15.

Wolf, Eric y Hansen, Edward C.

1972 he Human Condition in Latin America. Nueva York: Oxford University Press.

Zambrano, Fabio

1989 “El miedo al pueblo”, en Análisis: conlicto social y violencia en Colombia, 

Documentos Ocasionales, núm. 53, Bogotá: Cinep.

Zuleta, Estanislao

[s. f.] Conferencias sobre historia económica de Colombia. Bogotá: Ediciones 

Tiempo Crítico.

c. 1976 La tierra en Colombia. Medellín: Oveja Negra.



341

Anexo 
Bibliografía sobre estudios regionales en Colombia

Siglo XIX

André, Edouard y Safray, Charles

1990  Fabulous Colombia’s Geography, he New Grenade as Seen by Two French 

Travelers of the XIX Century. E. Acevedo L. (comp.). Bogotá: Litografía Arco 

[1879].

Ancízar, Manuel

1984 La peregrinación de Alpha. Bogotá: Biblioteca del Banco Popular [1850-51].

Bolívar, Simón

1971 Escritos políticos. G. Soriano (ed.). Madrid: Alianza Editorial.

Caldas, Francisco José de

1849 “Estado de la Geografía del Virreinato de Santa Fé de Bogotá, con relación a 

la economía y al comercio” y “El inlujo del clima sobre los seres organizados”, 

Semanario del Nuevo Reino de Granada, Miscelánea de Ciencias, Literatura, 

Artes e Industria publicada por una sociedad de patriotas Granadinos bajo la 

dirección de Francisco José de Caldas, Nueva Edición anotada y adornada con 

su retrato y con el cuadro original de la Geograia de las Plantas del Barón de 

Humboldt. París: Lasserre 1849, pp. 1-33 y 110-154 [1808].

1941 Estudios varios de Francisco José de Caldas. Bogotá: Colcultura.

Cochrane, Charles

1825  Journal of Residence and Travels in Colombia During the Years of 1823 and 

1824. Dos vols. Londres: Colburn.



342 Margarita Serje

Codazzi, Agustín

1856  Geografía Física y Política de la Nueva Granada, provincias de Socorro. Vélez, 

Tunja i Tundama. Bogotá: s. n.

1959 Jeografía física y política de las provincias de la Nueva Granada, por la 

Comisión Corográica bajo la dirección de Agustín Codazzi. Bogotá: Imprenta 

del Banco de la República, 1957-1959.

1996 Viaje de la Comisión Corográica por el Territorio del Caquetá, 1857: Obra diri-

gida por el General Agustín Codazzi. G. Barona, A. Gómez y C. Domínguez 

(eds.). Bogotá: Coama-Fondo FEN-IGAC.

2000 Viaje de la Comisión Corográica por el Territorio del Casanare, 1856: Obra 

dirigida por el General Agustín Codazzi, G. Barona, A. Gómez y C. Domínguez 

(eds.). Bogotá: Colciencias-Coama-Fundación Puerto Rastrojo.

Codazzi, Agustín, Pérez, Felipe y Paz, Manuel María

1889  Atlas Geográico de la República de Colombia, Antigua Nueva Granada el cual 

comprende las Repúblicas de Venezuela y Ecuador. París: A Luhure. 

Díaz Escobar, Joaquín

1879  Bosquejo estadístico de la región oriental de Colombia: Medios económicos 

para su conquista, sometimiento i desarrollo industrial i político. Bogotá: 

Imprenta de Ignacio Borda.

Lleras, Lorenzo María

1837  República de Colombia, Noticias de sus límites, extensión, montañas, ríos, 

comercio, población, … publicada en la séptima edición de la Enciclopedia 

Británica. Bogotá: Imprenta Nicomedes Lora.

Mosquera, Tomás Cipriano de

1866 Geografía general, política, física y especial de los Estados Unidos de Colombia 

dedicado al Congreso General de la Unión. Londres: Imprenta Inglesa y 

Extranjera de H. C. Panzer.

Pérez, Felipe

1862  Jeografía General Física i Política de los Estados Unidos de Colombia. Bogotá [s. n.]

Rivas, Medardo

1983 Los trabajadores de tierra caliente. Bogotá: Editorial Incunables [1899].

Samin, C. 

1840  L’Univers ou description de tous les peuples, de leurs religions, mœurs, coutu-

mes, industries etc. Histoire des Indes Orientales anciennes et modernes, 11 vol. 

París: Firmin Didot, 1838-1846.



Anexo 343

Samper, José María

1859a “Notice Biographique sur le Général Codazzi”, Bulletin de la Société 

Géographique [París], 4 ème série, t. XVIII, pp. 49-53.

1859b “La Confédération Grenadine: Son territoire et sa population à la in de 1858”, 

Bulletin de la Société Géographique, 4 ème série, t. XVII, pp. 207-211. 

1861  Ensayo sobre las revoluciones políticas i la condición social de las Repúblicas 

colombianas (Hispanoamericanas). París: Imprenta E. hunot y C.

1953  “Discurso de Recepción en la Academia Colombiana”, Selección de Escritos 

de J. M. Samper. Bogotá: Ministerio de Educación [1860].

Vergara y Velasco, Francisco Javier

1974  Nueva Geografía de Colombia: Relieve del terreno, circulación de las aguas, 

rocas del terruño, clima, raza y población, explotación del territorio, comer-

cio y producción, poblados y paisajes, pasado y porvenir. Bogotá: Banco de la 

República. Tres vols. [1829].

Zea, Francisco

1822  Colombia: Relación geográica, topográica, agricultural, comercial, política de 

este País. Londres: Baldwin Cradock.

Generales

Acosta Ayerbe, Alejandro

1975 “Aspectos generales de los Territorios Nacionales: perspectivas y requisitos 

para absorber un volumen grande de población”, Enfoques colombianos, 

núm. 2, pp. 44-80. 

Almario, Óscar

1994 “Subregiones políticas y subregiones culturales”, en Historia del Gran Cauca, 

núm. 9. Cali: Universidad del Valle.

Andrade, Francisco

1965 “Demarcación de las fronteras de Colombia”, en Historia extensa de Colombia, 

vol. XII. Bogotá: Academia Colombiana de Historia-Editorial Lerner. 

Avellaneda, Alfonso. 

1998 Petróleo, colonización y medio ambiente en Colombia: de Tora a Cusiana. 

Bogotá: ECOE. 



344 Margarita Serje

Bahamón Dussan, Augusto (Crl.)

1989  Colombia, geografía y destino: visión geopolítica de sus regiones naturales. 

Bogotá: Publicaciones de las Fuerzas Militares. 

Bejarano, Jesús A. 

1986 “Orígenes del problema agrario”, en La agricultura colombiana en el siglo XIX. 

Bogotá: Colcultura.

1987 Ensayos de historia agraria colombiana. Bogotá: Cerec.

Bell, Gustavo

1988  “Conlictos regionales y centralismo”, en G. Bell (comp.), El Caribe colom-

biano. Barranquilla: Ediciones Universidad del Norte, pp. 39-48.

Bernal, Segundo

1977 Las regiones colombianas y sus estructuras espaciales. Bogotá: Departamento 

de Geografía, Universidad Nacional de Colombia.

Botero Villa, Juan José

1994 Adjudicación, explotación y comercialización de baldíos y bosques nacionales: 

evolución histórico-legislativa, 1830-1930. Bogotá: Banco de la República.

Bushnell, David

1993 he Making of Modern Colombia. A Nation in Spite of Itself. Berkeley: University 

of California Press.

COA

[s. f.] La colonización del bosque húmedo tropical. Bogotá: COA-Fondo de 

Promoción de la Cultura del Banco Popular.

Cubides, Fernando y Domínguez, Camilo

1999 Desplazados, migraciones internas y reestructuraciones territoriales. Bogotá: 

Observatorio Sociopolítico y Cultural-Centro de Estudios Sociales.

Cuervo, Luis Mauricio y Jaramillo, Samuel

1987 La coniguración del espacio regional en Colombia: tres ensayos. Bogotá: 

CEDE, Universidad de los Andes.

Echandía, Camilo

1999 El conlicto armado y las manifestaciones de violencia en las regiones de 

Colombia. Bogotá: Presidencia de la República-Oicina del Alto Comisionado 

para la Paz, Observatorio de la Violencia.

Echandía, Camilo y Escobedo, Rodolfo

1994 Violencia y desarrollo en el municipio colombiano. Bogotá: Presidencia de la 

República.



Anexo 345

Fajardo, Darío

1990 Espacio y sociedad: formación de las regiones agrarias en Colombia. Bogotá: 

COA.

1994  “La colonización de la frontera agraria colombiana”, en El agro y la cuestión 

social. Bogotá: Tercer Mundo Editores-Banco Ganadero-Caja Agraria-Vecol, 

pp. 42-59.

1996 “Fronteras, colonizaciones y construcción social del espacio”, en Frontera y 

poblamiento: historia y antropología de Colombia y Ecuador. Ch. Cavaillet y X. 

Pachón (comp.). Bogotá: IFEA-Sinchi-Ediciones Uniandes, pp. 244-282.

Fals-Borda, Orlando

1975 Historia de la cuestión agraria en Colombia. Bogotá: Fundación Rosca de 

Investigación y Acción Social. 

1976 Capitalismo, hacienda y poblamiento: su desarrollo en la Costa Atlántica. 

Bogotá: Punta de Lanza.

1979-1986  Historia doble de la Costa. Tres vols. Bogotá: Carlos Valencia Editores.

2000 “El ordenamiento territorial: perspectivas después de la Constitución 

de 1991”, en Territorialidad indígena y ordenamiento en la Amazonia. J. J. 

Vieco, C. E. Franky y J. A. Echeverri (eds.). Bogotá: Universidad Nacional de 

Colombia-GAIA, pp. 151-158.

Fornaguera, Miguel y Guhl, Ernesto

1969 Colombia: ordenación del territorio con base en el epicentrismo regional. 

Bogotá: Universidad Nacional de Colombia, ms.

Forero, Clemente

2000 “Descentralización y ordenamiento territorial”, en Territorialidad indígena y 

ordenamiento en la Amazonía. J. J. Vieco, C. E. Franky y J. A. Echeverri (eds.). 

Bogotá: Universidad Nacional de Colombia-GAIA, pp. 139-150.

Ghilodes, Pierre

1989 “La cuestión agraria en Colombia”, en Nueva Historia de Colombia. Bogotá: 

Planeta.

González, Fernán E.

1989 “Un país en construcción” en Un país en construcción: poblamiento, problema 

agrario y conlicto social, Controversia, núm. 151-152. Bogotá: Cinep.

1990  “Espacios vacíos y control social a ines de la Colonia”, Conlicto Social y 

Violencia en Colombia, núm. 4, Documentos Ocasionales núm. 60, Cinep, 

Bogotá.



346 Margarita Serje

1994 “Poblamiento y conlicto social en la historia de Colombia”, en Territorios, 

regiones, sociedades, Renán Silva (ed.). Bogotá: Universidad del Valle-Cerec, 

pp. 13-33.

1997 Poderes enfrentados: Iglesia y Estado en Colombia. Bogotá: Cinep.

Gouëset, Vincent

1999 “El territorio colombiano y sus márgenes”, Territorios: Revista de estudios 

regionales y urbanos, agosto de 1998-enero de 1999, pp. 77-94.

Guhl, Ernesto

1975 Colombia: bosquejo de su geografía tropical. Bogotá: Colcultura.

1991 Las fronteras políticas y los límites naturales. Bogotá: Fondo FEN. 

1992 “Visión histórica, económica, sociogeográica y política: los territorios esta-

tales periféricos y su desarrollo, el caso de Urabá”, en Colonización del bosque 

húmedo tropical. Corporación Araracuara (ed.). Bogotá: Banco Popular-COA. 

Gutiérrez de Pineda, Virginia

1975  Familia y cultura en Colombia. Bogotá: Colcultura-Biblioteca Básica 

Colombiana.

IGAC

1986a “Situación y análisis del proceso colonizador en Colombia”, Análisis 

Geográicos, núm. 10.

1986b “Estructura urbano-regional colombiana”, Análisis Geográicos, núm. 17.

Incora

1973 La colonización en Colombia. Bogotá, dos vols.

LeGrand, Catherine

1988 Colonización y protesta campesina en Colombia (1850-1950). Bogotá: 

Ediciones Universidad Nacional de Colombia. 

1994 “Colonización y violencia en Colombia: perspectivas y debate”, en El agro y 

la cuestión social, A. Machado (ed.). Bogotá: Tercer Mundo Editores-Banco 

Ganadero-Caja Agraria-Vecol, pp. 3-26.

Londoño, Julio

1967 La Integración del territorio colombiano. Bogotá: Imprenta Nacional

Machado, Absalón (comp.)

1994 El agro y la cuestión social. Bogotá: Banco Ganadero-Caja Agraria-Vecol- 

Tercer Mundo.



Anexo 347

Meertens, Donny, y Sánchez, Gonzalo

1983  Bandoleros, gamonales y campesinos. Bogotá: El Áncora.

Melo, Jorge Orlando

1987 “Las vicisitudes del modelo liberal (1850-1899)”, en Historia económica de 

Colombia. J. A. Ocampo (comp.), Bogotá: Fedesarrollo-Tercer Mundo, pp. 

119-172.

Molano, Alfredo

1978  “Capitalismo y agricultura: un modelo hipotético sobre las relaciones de 

producción y circulación”, Estudios Rurales Latinoamericanos, vol. 1, núm. 3, 

pp. 34-67.

1990 “Relexiones sobre la historia oral”, Gaceta, núm. 7, pp. 11-12. 

1994 “Algunas consideraciones sobre colonización y violencia”, en El agro y la 

cuestión social. A, Machado (ed.). Bogotá: Tercer Mundo-Banco Ganadero-

Caja Agraria-Vecol, pp. 27-41.

Molano, Joaquín

1968  “Los Territorios Nacionales”, Revista Javeriana, vol. 69, núm. 344, p. 409.

Montaña Cuéllar, Darío

1977 Colombia: país formal y país real. Bogotá: Editorial Latina.

Observatorio del Programa Presidencial de Derechos Humanos 

2002 Colombia: conlicto armado, regiones, Derechos Humanos y DIH. Bogotá: 

Vicepresidencia de la República.

Palacio, Germán (ed.)

2001 Naturaleza en disputa: ensayos de historia ambiental de Colombia, 1850-1995. 

Bogotá: ICANH-Universidad Nacional de Colombia.

Palacios, Marco

1980  “La fragmentación regional de las clases dominantes en Colombia: una perspec-

tiva histórica”, Revista Mexicana de Sociología, vol. XLII, núm. 4, pp. 1663-1689.

1983a (ed.) La unidad nacional en América Latina: del regionalismo a la nacionali-

dad. México. 

1983b El café en Colombia, 1850-1970: una historia social y política. Bogotá: El 

Áncora.

2000 De gamonales, mandarines y violencia. Bogotá: Planeta.

Palacios, Marco y Saford, Frank

2001 Colombia: Fragmented Land, Divided Society. Nueva York-Oxford: Oxford 

University Press.



348 Margarita Serje

Pécaut, Daniel

1997  “Presente, pasado y futuro de la violencia”, Análisis Político, núm. 30, 

pp. 3-36.

Plazas Olarte, Guillermo

1944 Los territorios nacionales. Bogotá: Pax.

Proyecto ONIC- Cecoin -GhK

1995 Tierra profanada: grandes proyectos en territorios indígenas de Colombia. 

Bogotá: Disloque Editores.

Reyes, Alejandro

1992 “Conlicto y territorio en Colombia”, en Colonización del bosque húmedo en 

Colombia. Corporación Araracuara (ed.). Bogotá: Banco Popular-COA.

1994 “Territorios de la violencia en Colombia”, en El agro y la cuestión social. 

Bogotá: Tercer Mundo-Banco Ganadero-Caja Agraria-Vecol

Reyes Alejandro y Bejarano, Ana María

1988 “Conlictos agrarios y luchas armadas en la Colombia contemporánea: una 

visión geográica”, Análisis Político, núm. 5, pp. 6-27.

1991 Geografía de la violencia en Colombia. Bogotá: Iepri, Universidad Nacional de 

Colombia.

Sánchez, Gonzalo

1989 “Tierra y violencia: el desarrollo desigual de las regiones”, Análisis Político, 

núm. 6.

1991 Guerra y política en la sociedad colombiana. Bogotá: El Áncora.

Sarmiento, Libardo

1994  “Evolución de la pobreza y de la calidad de vida rural en Colombia según 

tipos municipales y regiones, 1972-1992”, El agro y la cuestión social. A. 

Machado (ed.). Bogotá: Tercer Mundo-Banco Ganadero-Caja Agraria-Vecol.

Serje, Margarita

1992 “Invisible Regions: A Geography of Resistance in Colombia’s Caribbean”, 

Hubert H. Humphrey Papers, Dept. of City and Regional Panning, UNC at 

Chapel Hill. 

Serje, Margarita, Rey, Edgar y Rodríguez, Guillermo Enrique (comp.).

1992 Mapa cultural del Caribe colombiano. Bogotá: Corpes Costa Atlántica-Tercer 

Mundo.

Silva, Renán (ed.)

1994 Territorios, regiones, sociedades. Bogotá: Universidad del Valle-Cerec.



Anexo 349

Tovar, Hermes

1993 “La coca y las economías exportadoras en América Latina”, Análisis Político, 

núm. 18.

1994 Que nos tengan en cuenta: colonos, empresarios y aldeas, Colombia 1800-1900. 

Bogotá: Colcultura.

Zambrano, Fabio

1989  “Ocupación del territorio y conlictos sociales en Colombia”, en Un país en 

construcción: poblamiento, problema agrario y conlicto social, Controversia, 

núms. 151-152. Bogotá: Cinep.

Zambrano, Fabio y Bernard, Olivier

1993 Ciudad y territorio: el proceso de poblamiento en Colombia. Bogotá: Academia 

de Historia de Bogotá-IFEA-Misión Colombia.

Zambrano, Marta y Suzanne Wilson 

1994 “Cocaína, capitalismo e imperio: encadenamientos globales y política del 

narcotráico”, Análisis Político, núm. 24, pp. 5-21.

La Guajira

Ardila, Gerardo (ed.)

1990 La Guajira. De la memoria al porvenir: una visión antropológica. Bogotá: 

Universidad Nacional de Colombia-FEN.

Barrera, Eduardo

1988 “Las guerras Hispano-Wayuu del siglo XVIII”, Universitas Humanistica, vol. 

17, núm. 29, pp. 123-143.

2000 Mestizaje, comercio y resistencia: La Guajira durante la segunda mitad del 

siglo XVIII. Bogotá: ICANH.

Bernier, Agustín

1911 Datos sobre el territorio guajiro (Colombia). Riohacha: Imprenta de La 

Frontera.

Correa, Hernán Darío 

1994  “La sal nuestra de cada día: interculturalidad y medio ambiente en un con-

licto social”. Bogotá: Colcultura, Subdirección de Artes.

Covo, Javier

1987 La Guajira: pueblo y destino. Bogotá: Carvajal.



350 Margarita Serje

Chaves, Milciades

1953 “La Guajira: una región y una cultura de Colombia”, Revista Colombiana de 

Antropología, vol. 1, pp. 123-195.

De la Pedraja, René

1988 “La Guajira en el siglo XIX: indígenas, contrabando y carbón”, en El Caribe 

colombiano: selección de textos históricos. G. Bell (comp.). Barranquilla: 

Ediciones Universidad del Norte, pp. 1-38.

Grisales, Germán

1995 “Guajira: fronteras de papel”, Colombia Hoy, vol. 16, núm. 136, pp. 16-23.

Guerra, Wielder

1992 “Historia del poblamiento de La Guajira”, Proyecto Mapa Cultural del Caribe 

Colombiano. Santa Marta: Corpes C. A.

1997 “Los conlictos intrafamiliares Wayuu”, Revista de Antropología y Arqueología, 

vol. 9, núms. 1 y 2, pp. 81-92.

Guhl, Ernesto et ál.

1963 Indios y blancos en La Guajira. Bogotá: Tercer Mundo.

Langebaek, Carl, Cuéllar, Andrea y Dever, Alejandro 

1998 Medio ambiente y poblamiento en La Guajira: investigaciones arqueológicas en 

el Ranchería medio. Bogotá: Ediciones Uniandes.

Ministerio de Guerra (Colombia)

1944 Diccionario geográico de La Guajira. Bogotá: Imprenta del Estado Mayor 

General.

Palacio, Pepe

1996  La Guajira: realidad mágica. Barranquilla: Antillas. 

Pichón, Francisco

1947 Geografía de la península de La Guajira. Santa Marta: Tipografía Escofet.

Polo Acuña, José

2000 “Contrabando y paciicación indígena en una frontera del Caribe: La Guajira, 

1750-1880”, Revista Aguaita, núm. 3, pp. 41-62. 

2002  “Identidad étnica y cultural en una frontera del Caribe: La Guajira 1700-

1800”, Revista Aguaita, núm. 8.

Posada-Carbó, Eduardo

1988 “Estado, región y Nación en la historia de la Costa Atlántica colombiana”, en 

El Caribe Colombiano. Bell, G. (ed.). Barranquilla: Ediciones Universidad del 

Norte, pp. 49-67.



Anexo 351

1998 El Caribe colombiano: una historia regional (1850-1950). Bogotá: Banco de la 

República.

Rivera, Alberto

1984 “Exxon and the Guajira”, Cultural Survival Quarterly, núm. 8, pp. 73-84. 

1986 Material Life and Social Metaphor: Change and Local Models among the 

Wayuu Indians of Colombia and Venezuela. Ph. D. Dissertation: University of 

Michigan Ann Arbor.

Valdeblánquez, José María

1964 Historia del departamento del Magdalena y del territorio de La Guajira, desde 

el año de 1895 hasta el de 1963. Bogotá: Editorial El Voto Nacional.

Vásquez, Socorro

1983 “Aproximación a la historia regional de La Guajira”, Universitas Humanistica, 

vol. 12, núm. 19, pp. 7-17.

Sierra Nevada de Santa Marta (Chimila)

Barragán, Julio Marino

1999 “De La Nevada viene un barco cargado de...”, Revista Aguaita, núm. 1, pp. 

72-77.

Castaño, Carlos et ál. 

1984 La Sierra Nevada de Santa Marta. Bogotá: Mayr y Cabal.

Colajanni, Antonino (ed.)

1997 El Pueblo de la Montaña Sagrada: tradición y cambio. Santa Marta: Ricerca e 

Cooperazione-Organización Gonawindua-DGAI.

Coronel, Valeria

2000 “Conversión de una región periférica en localidad global: actores e impli-

caciones del proyecto culturalista de la Sierra Nevada de Santa Marta”, en 

Antropologías transeúntes. M. V. Uribe y E. Restrepo (eds.). Bogotá: ICANH.

Fals Borda, Orlando et ál.

1989 Proyecto de reordenamiento territorial de la Sierra Nevada de Santa Marta. 

Bogotá: Universidad Nacional de Colombia-Iepri.

IGAC 

1993  Ocupación del territorio en la Sierra Nevada de Santa Marta. Serie Monografías. 

Bogotá: IGAC.



352 Margarita Serje

Krogzemis, James

1967 A Historical Geography of the Santa Marta Area, Colombia. Ph. D. Dissertation, 

Dept. of Geography, University of California at Berkeley.

LeGrand, Catherine

1988 “Campesinos y asalariados en la Zona Bananera de Santa Marta, 1900-

1935”, en El Caribe colombiano, selección de textos históricos. Bell, G. (comp.). 

Barranquilla: Ediciones Uninorte, pp. 183-197.

Mertins, Günter 

1975  “Pisos de asentamiento y cultivo de los colonos e indígenas de la Sierra Nevada 

de Santa Marta”, 40 Congreso de Geógrafos Alemanes, Innsbruck., ms.

Miranda, Trinidad

1976  La Gobernación de Santa Marta, 1570-1670. Sevilla: Escuela de Estudios 

Hispanoamericanos. 

Molano, Alfredo

1988  “Recuento analítico de la colonización en la Sierra Nevada de Santa 

Marta”, en Diagnóstico integral de la Sierra Nevada de Santa Marta. Santa 

Marta: Gobernación del Magdalena, CorpoGuajira, CorpoCesar, Fundación  

Pro-Sierra Nevada de Santa Marta.

Molano, Alfredo et ál. 

1988 “Aproximación a una historia oral de la colonización en la Sierra Nevada de 

Santa Marta”, en Diagnóstico integral de la Sierra Nevada de Santa Marta. 

Santa Marta: Gobernación del Magdalena, Corpoguajira, Corpocesar, 

Fundación Pro-Sierra Nevada de Santa Marta.

Nichols, heodore 

1973 Tres puertos de Colombia, estudios sobre el desarrollo de Cartagena, Santa 

Marta y Barranquilla. Bogotá: Fondo Cultural del Banco Popular.

Patridge, William L. 

1979 “Cannabis and a Cultural Group in a Colombian Municipio”, en Peasants, 

Primitives and Proletariats, he Struggle for Identity in South America. Den 

Haag: Mouton.

Reichel-Dolmatof, Gerardo

1982 “Cultural Change And Environmental Awareness: A Case Study of the Sierra 

Nevada de Santa Marta, Colombia”, Mountain Research and Development, 

vol. 2, núm. 3, pp. 289-296.



Anexo 353

1985a Los Kogui: una tribu de la Sierra Nevada de Santa Marta, Colombia. Bogotá: 

Procultura-Fondo de Cultura Económica [1949-50].

1985b “Cambio cultural y conciencia del medio ambiente: un estudio característico 

de la Sierra Nevada de Santa Marta, Colombia”, en Informes sobre los conoci-

mientos actuales de los Ecosistemas Andinos. Tres vols. Montevideo: Unesco.

1991 Los Ijka, Sierra Nevada de Santa Marta. Bogotá: Universidad Nacional de 

Colombia.

Reichel-Dolmatof, Gerardo y Dussan de Reichel, Alicia

1961  he People of Aritama: he Cultural Personality of a Colombian Mestizo Village. 

Londres: Rouledge and Kegan Paul.

Salazar, Fernando (dir.)

1998 Evaluación ecológica rápida: deinición de áreas críticas para la conservación 

en la Sierra Nevada de Santa Marta. Bogotá: Fundación Pro-Sierra Nevada de 

Santa Marta-MinAmbiente-Usaid.

Serje, Margarita

1992 “Historia del poblamiento de la Sierra Nevada de Santa Marta”, Proyecto 

Mapa Cultural del Caribe Colombiano, ms. Santa Marta: Corpes C. A.

Uhlig, Harald y Mertins, Günter 

1968 “La Sierra Nevada de Santa Marta: una vista geográica general”, Revista 

Geográica, núm. 68, pp. 33-62. 

Uribe, Carlos Alberto 

1977 “La rebelión Chimila en la Provincia de Santa Marta”, Estudios Andinos 

(Lima), vol. 7, núm, 13, pp. 113-165.

1986 “La antropología de Gerardo Reichel: una perspectiva desde la Sierra Nevada 

de Santa Marta”, Revista de Antropología, vol. 2, núms. 1-2.

1988a “Una perspectiva histórica de la Sierra Nevada de Santa Marta”, en Diagnóstico 

integral de la Sierra Nevada de Santa Marta. Santa Marta: Gobernación del 

Magdalena, Corpoguajira, Corpocesar, Fundación Pro-Sierra Nevada de 

Santa Marta.

1988b “De la Sierra Nevada de Santa Marta: sus ecosistemas, indígenas y antropó-

logos”, Revista de Antropología, vol. 4 núm. 1, pp. 7-35.

1998 “De la vitalidad de nuestros hermanos mayores de la Nevada”, Revista de 

Antropología y Arqueología, vol. 10, núm. 2, pp. 9-92.



354 Margarita Serje

Perijá-Catatumbo

Beckerman, Stephen 

1979 Datos etnohistóricos acerca de los Bari (Motilones). Caracas: Universidad 

Andrés Bello.

Concha, Álvaro

1981 La Concesión Barco: síntesis histórica de la explotación petrolera en el 

Catatumbo. Bogotá: El Áncora.

Galvis, Hortensia

1995 Somos Bari. Bogotá: Presencia.

Jaulin, Robert

1973 La paz blanca: introducción al etnocidio. Buenos Aires: Ediciones Tiempo 

Contemporáneo.

Meléndez, Jorge

1971 La colonización del Catatumbo: estudio socio-económico y Plan Integral de 

Desarrollo. Bogotá: Corporación Minuto de Dios.

1982 Aniquilamiento o paciicación: historia de la rebeldía motilona, de la avan-

zada blanca y de la frontera colombo-venezolana. Bogotá: Gráicas Margal.

1999 Alto Catatumbo: región y ambiente. Bogotá: Códice-Corporación Minuto de 

Dios. 

Ministerio del Ambiente (Colombia) 

2000 Plan de vida del pueblo Bari-La gente. Cúcuta: Sina-Corponor-Minambiente.

Neglia, Angelo y Olsen, Bruce

1974 Una raza bravía. Bogotá: Instituto de Desarrollo de la Comunidad- 

Corporación Minuto de Dios.

Reichel-Dolmatof, Gerardo

1946 “Informe sobre las investigaciones preliminares de la comisión etnológica al 

Catatumbo”, Boletín de Arqueología, vol. 2, núm. 4, pp. 381-392.

Sociedad de Ciencias Naturales La Salle.

1953 La región de Perijá y sus habitantes. Caracas: Universidad del Zulia.

Vega, Renán y Aguilera, Mario

1995 Obreros, colonos y Motilones: una historia social de la Concesión Barco, 1930-

1960. Bogotá: CISF-Fedepetrol.



Anexo 355

Magdalena Medio (Serranía de San Lucas, Carare-Opón, Río Minero)

Alonso, Manuel Alberto

1997 Conlicto armado y coniguración regional. Medellín: Universidad de 

Antioquia.

Archila, Mauricio

1987 Aquí nadie es forastero. Bogotá: Cinep.

Arenas, Martha

1999 Cerrando fronteras: historias contadas del Magdalena Medio. Barrancabermeja: 

PDPMM.

Eugenio, María Á. 

1973 “El puerto y el camino del Carare en la Nueva Granada”, Anuario de Estudios 

Americanos, Sevilla, núm. 30, pp. 263-294. 

Gómez-Picón, Rafael

1983  Magdalena, río de Colombia. Bogotá: Tercer Mundo.

Hernández, Carlos Nicolás y José Yunis 

1985 Barrancabermeja: nacimiento de la clase obrera. Bogotá: Tres Culturas 

Editores.

Medina, Carlos

1990 Autodefensas, paramilitares y narcotráico en Colombia: el caso “Puerto 

Boyacá”. Bogotá: Documentos Periodísticos.

Murillo, Amparo

1994 (ed.) Un mundo que se mueve como el río: historia regional del Magdalena 

Medio. Bogotá: PNR-ICAN-Colcultura.

1999 “Historia y sociedad en el Magdalena Medio”, Controversia, núm. 174, pp. 

41-62.

Murillo, Amparo y Arcila, María Teresa

1991 “Historia del poblamiento del sur de Bolívar”, Proyecto Mapa Cultural del 

Caribe colombiano. Santa Marta: Corpes C. A.

Páramo, Carlos Guillermo

[s. f.] La Guerra Verde: historia y arquetipos de identidad esmeraldera en Colombia 

[s. l.], [s. n.].

1999 “Civilización y barbarie en el proyecto paramilitar”, en Desplazados, migra-

ciones internas y reestructuraciones territoriales. Cubides, F. y Domínguez, C. 

(eds.). Bogotá: CES-Universidad Nacional de Colombia, pp. 195-204.



356 Margarita Serje

Peñas, David Ernesto

1988 Los bogas de Mompox: historia del zambaje. Bogotá: Tercer Mundo.

Posada-Carbó, Eduardo

1989  “Bongos, champanes y vapores en la navegación luvial colombiana del siglo 

XIX”, Boletín Cultural y Bibliográico, Banco de la República, Bogotá, vol. 

XXVI, núm. 21.

Suárez, Ivonne

1990 Oro y sociedad en Antioquia, 1575-1700. Medellín: IDEA.

Ramos, Arístides

1999 Los caminos al río Magdalena: la frontera del Carare-Opón. Bogotá: Instituto 

Colombiano de Cultura Hispánica.

Uribe, María Victoria

1991 “Matar, rematar y contramatar: las masacres en el Tolima 1948-1964”, 

Controversia núm. 159-160. Bogotá: Cinep.

1992 Limpiar la tierra: guerra y poder entre esmeralderos. Bogotá: Cinep.

Vargas, Alejo

1989 “Tres momentos de la violencia política en San Vicente de Chucurí”, Análisis 

Político, núm. 8, pp. 30-47. 

1992 Magdalena Medio santandereano: colonización y conlicto armado. Bogotá: 

Cinep.

Urabá

Botero Herrera, Fernando

1990 Urabá: colonización, violencia y crisis de Estado. Medellín: Editorial 

Universidad de Antioquia.

Buchelli, Marcelo

1994 Empresas multinacionales y enclaves agrícolas: el caso de la United Fruit en 

Magdalena y Urabá, Colombia (1948-1968). Bogotá: Universidad de los Andes, 

Monografías Facultad de Administración, núm. 40.

García, Clara Inés

1996 Urabá, región, actores y conlicto: 1960-1990. Bogotá-Medellín: Cerec-INER-

Universidad de Antioquia.

Ortiz, Carlos Miguel

1999 Urabá: tras las huellas de los inmigrantes. Bogotá: Icfes.



Anexo 357

Parsons, James

1996 Urabá: salida de Antioquia al mar. Geografía e historia de su colonización. 

Bogotá: Banco de la República-El Áncora [1967].

1997 La Colonización Antioqueña en el Occidente de Colombia. Bogotá: Banco de la 

República-El Áncora [1979]. 

Ramírez, William

1997 Urabá: los inciertos caminos de una crisis. Bogotá: Planeta.

Roldán, Mary

1998 “Violencia, colonización y la geografía de la diferencia cultural en Colombia”, 

Análisis Político, núm. 35, pp. 3-25.

Steiner, Claudia 

[s. f.] “Urabá: un cruce de caminos”, en Colonización del bosque húmedo tropical. 

Bogotá: Coa-Banco Popular.

1994 “Héroes y banano en el golfo de Urabá: la construcción de una nueva fron-

tera conlictiva”, en Territorios, regiones, sociedades. R. Silva (ed.). Bogotá: 

Universidad del Valle-Cerec, pp. 137-149.

2000 Imaginación y poder: el encuentro del interior con la costa en Urabá, 1900-

1860. Medellín: Universidad de Antioquia.

Uribe de Hincapié, María Teresa

1992 Urabá: región o territorio. Un análisis en el contexto de la política, la historia, y 

la etnicidad. Medellín: Corpourabá, INER, Universidad de Antioquia.

2000 “Las soberanías en disputa, conlicto de identidades o de derechos”, en 

Museo, memoria y Nación: misión de los museos nacionales para los ciuda-

danos del futuro. Sánchez, G. y Wills, M. E. (comp.). Bogotá: Ministerio de 

Cultura, PNUD, Museo Nacional, Iepri, ICANH, pp. 457-483.

Vargas, Patricia

1993 Los Embera y los Cuna, impacto y reacción ante la ocupación española, siglos 

XVI y XVII. Bogotá: Cerec. 

Chocó-Pacíico

Aprile-Gniset, Jacques

1991 “La colonización del Chocó (apuntes)”, en Colonización del bosque húmedo 

tropical. Bogotá: COA-Fondo de Promoción de la Cultura del Banco Popular, 

pp. 249-274.



358 Margarita Serje

1993 Poblamiento, hábitats y pueblos del Pacíico. Cali: Universidad del Valle.

Arocha, Jaime

1991 “La ensenada de Tumaco: invisibilidad, incertidumbre y la inventiva”, en 

Imágenes y relexiones de la cultura en Colombia: regiones, ciudades y violen-

cia. Bogotá: Colcultura, pp. 198-225.

Arocha, Jaime y de Friedemann, Nina

1986 De sol a sol: génesis, transformación y presencia de los negros en Colombia. 

Bogotá: Planeta.

Castrillón, Héctor

1982 Chocó indio. Medellín: Centro Pastoral Indígena. 

Escalante, Aquiles

[s. f.] La minería del hambre: Condoto y el Chocó Pacíico. Ediciones Universidad 

Simón Bolívar.

Escobar, Arturo, Pedrosa Álvaro (eds.)

1996 Pacíico: ¿desarrollo o diversidad? Bogotá: Ecofondo-Cerec.

Friedemann, Nina de

1974 “Minería del oro y descendencia: Guelembí, Nariño”, Revista Colombiana de 

Antropología, Bogotá, núm. 16, pp. 9-86.

1993 La saga del negro: presencia africana en Colombia. Bogotá: Pontiicia 

Universidad Javeriana.

Jimeno, Myriam, Sotomayor, María Lucía y Valderrama, Luz María 

1995 Chocó: diversidad cultural y medio ambiente. Bogotá: Fondo FEN.

Leal, Claudia

1997 Barbacoas: he Illusion of Urban Life in the Forest. MSc hesis, Dept. of 

Geography, U. C. Berkeley, ms.

Leyva, Pablo (ed.)

1991 Colombia-Pacíico. Bogotá: Fondo FEN.

Medina, Ana María et ál.

1996  Los renacientes del Guandal: “Grupos negros” de los ríos Satinga y Sanquianga. 

Bogotá: Biopacíico-Universidad Nacional de Colombia.

Mina, Mateo

1975 Esclavitud y libertad en el valle del río Cauca. Bogotá: La Rosca.

Molano, Alfredo

1996  Tapón del Darién: diario de una travesía. Bogotá: El Sello Editores.



Anexo 359

Sharp, William Frederick

1976 Slavery on the Spanish Frontier: he Colombian Chocó, 1680-1810. Norman, 

Oklahoma: University of Oklahoma Press.

Wade, Peter

1993 “he Cultural Politics of Blackness in Colombia”, American Ethnologist, vol. 

22, núm. 2, pp. 341-357.

1997 Gente negra, nación mestiza: dinámicas de las identidades raciales en 

Colombia. Bogotá: Universidad de Antioquia-ICANH-Ediciones Uniandes-

Siglo del Hombre.

West, Robert

2001 Las tierras bajas del Pacíico. Bogotá: ICANH [1957].

Whitten, Norman E.

1986 Black Frontiersmen: Afrohispanic Culture of Ecuador and Colombia. Prospect 

Heights, Illinois: Waveland Press.

Zuluaga, Francisco.

1993 Guerrilla y sociedad en el Patía. Cali: Universidad del Valle- Colciencias.

Amazonía (Bota Caucana)

Acosta, Luis Eduardo

1993 Guaviare: puente a la Amazonia. Bogotá: Corporación Araracuara.

Ariza, Eduardo y Ramírez, María Clemencia

1998 Atlas cultural de la Amazonia colombiana: historia de la construcción del 

territorio amazónico colombiano, siglo XX. Bogotá: Instituto Colombiano de 

Antropología-Corpes de la Amazonia.

Artunduaga, Félix

1984 Historia general del Caquetá. Florencia: [s. n.].

Brucher, Wolfgang

1974 La colonización de la selva pluvial en el piedemonte amazónico de Colombia. 

Bogotá: IGAC.

Bonilla, Víctor Daniel

1969 Siervos de Dios y amos de indios: el Estado y la Misión Capuchina en el 

Putumayo. Bogotá: [s. n.].



360 Margarita Serje

Cipolletti, María S.

1988 “El tráico de curare en la región amazónica (siglos XVIII y XIX)”, Anthropos, 

núm. 83.

Cubides, Fernando

1992 “Poblamiento y sociedad en la Amazonia Colombiana”, en Amazonia Colombiana: 

diversidad y conlicto. Bogotá: Comisión Nacional de Investigaciones Históricas.

Cubides, Fernando, Mora, Leónidas y Jaramillo, Jaime Eduardo

1986 Colonización, coca y guerrilla. Bogotá: Alianza Editorial.

Domínguez, Camilo 

1995 “Geografía política del caucho durante la Segunda Guerra Mundial”, 

Cuadernos de Geografía, vol. V, núm. 2, pp. 107-123.

1999 “Petróleo y reordenamiento territorial en la Orinoquia y la Amazonia”, en 

Desplazados, migraciones internas y reestructuraciones territoriales. Cubides, 

F. y Domínguez, C. (eds.). Bogotá: CES-Universidad Nacional de Colombia, 

pp. 41-56.

Domínguez, Camilo y Gómez, Augusto

1990 La economía extractiva en la Amazonia colombiana (1850-1930). Bogotá: 

Tropenbos Colombia-COA.

1994 Nación y etnias: los conlictos territoriales en la Amazonia, 1850-1930. Bogotá: 

Coama. 

Echandía, Camilo y Sandoval, Yesid

1985 “La historia de la quina desde una perspectiva regional: Colombia, 1850-1882”, 

Anuario Colombiano de Historia Social y de la Cultura, núms. 13-14, p. 153.

Fajardo, Darío

1994 “Territorialidad y Estado en la Amazonia colombiana”, en Territorios, regio-

nes sociedades. Renán Silva (ed.). Bogotá: Universidad del Valle-Cerec, 

pp. 79-96.

Friede, Juan

1953 Los Andaki: historia de la aculturación de una tribu selvática. México: Fondo 

de Cultura Económica.

Gómez Picón, Rafael

1977 La Amazonia, olvidada página del Génesis. Bogotá: Consigna.

Gómez, Augusto, Lesmes, Ana María y Rocha, Claudia

1995 Caucherías y conlicto colombo-peruano: testimonios, 1904-1934. Bogotá: 

Disloque. 



Anexo 361

González, José Jairo et ál. 

1998 Conlictos regionales en Amazonía y Orinoquia. Bogotá: IEPRI-Fescol.

Hugh-Jones, Stephen

1981 “Historia del Vaupés”, Revista Maguaré, vol. 1, núm. 1, pp. 29-51. 

Jaramillo, Jaime Eduardo

1988 Estado, sociedad y campesinos. Bogotá: Tercer Mundo.

Llanos, Héctor

1987 “Tiempos y espacios coloniales amazónicos”, en Colombia amazónica. 

Bogotá: Universidad Nacional-Fondo FEN, pp. 155-180.

Llanos, Héctor y Pineda Camacho, Roberto

1982 Etnohistoria del Gran Caquetá (siglos XVI-XIX). Bogotá: Fundación de 

Investigaciones Arqueológicas.

Meertens, Donny

1988 “Mujer y colonización en el Guaviare”, Revista Colombia Amazónica, vol. 3, 

núm. 2, pp. 21-56.

Molano, Alfredo

1987 Selva adentro: una historia oral de la colonización en el Guaviare. Bogotá: El 

Áncora.

1989  Siguiendo el corte: relatos de guerras y de tierras. Bogotá: El Áncora.

1990  Aguas arriba: entre la coca y el oro. Bogotá: El Áncora.

1993 Así mismo: relatos. Bogotá: Los Cuatro Elementos.

Molano, Alfredo y Ramírez, William

1994 Trochas y fusiles. Bogotá: Iepri-El Áncora.

Palacios, Marco

1987  “Miedo, mito y colonialismo”, en Colombia amazónica. Bogotá: Universidad 

Nacional de Colombia-FEN, pp. 19-22.

Pineda Camacho, Roberto 

1985 Historia oral y proceso esclavista en el Caquetá. Bogotá: Banco de la República.

1987 “El ciclo del caucho”, en Colombia amazónica. Bogotá: Universidad Nacional 

de Colombia-FEN, pp. 181-209.

2000 Holocausto en el Amazonas: una historia social de la Casa Arana. Bogotá: 

Planeta.

Ramírez, María Clemencia

1996a “Territorialidad y dualidad en una zona de frontera del piedemonte oriental: 

el caso del valle del Sibundoy”, en Frontera y poblamiento: estudios historia y 



362 Margarita Serje

antropología de Colombia y Ecuador. Ch. Caillavet, X. Pachón (eds.). Bogotá: 

IFEA, Instituto Amazónico de Investigaciones Cientíicas-Universidad de los 

Andes 

1996b Frontera luida entre Andes, piedemonte y selva: el caso del valle del Sibundoy, 

siglos XVI-XVII. Bogotá: Instituto Colombiano de Cultura Hispánica. 

1999 “Historia regional y tendencias historiográicas”, en Ciencias sociales en la 

Amazonia colombiana. Bogotá: Comisión Regional de Ciencia y Tecnología 

de la Amazonia, pp. 31-59.

2002 Entre la guerrilla y el Estado: el movimiento cocalero, identidad y ciudadanía 

en el Putumayo y la Baja Bota Caucana. Bogotá: ICANH.

Ramírez, William

1981 La guerrilla rural, una vía hacia la colonización armada. Bogotá: Clacso.

Tovar, Bernardo

1995 “Selva, mito y colonización: una introducción a la historia de la Amazonia 

Colombiana”, en Los pobladores de la selva: historia de la colonización del 

nor-occidente de la Amazonia colombiana, vol. 1. Bogotá: ICAN-PNR, 

pp. 19-103.

Useche, Mariano

1994 La colonia penal de Araracuara: socioeconomía y recursos naturales, 1938-

1971. Bogotá: Tropenbos Colombia. 

Valencia, Alberto

1998 “Caquetá: violencia y conlicto social”, en Conlictos regionales, Amazonia y 

Orinoquia, Iepri-Fescol.

Vallejo Murillo, Jorge

1975 “Los colonos del Putumayo”, Enfoques Colombianos, núm. 5, pp. 58-78.

Orinoquía (Sumapaz-Ariari-Macarena)

Barona, Guido, Gómez, Augusto y Domínguez, Camilo

1998 “El proceso de construcción territorial de la Orinoquia colombiana en el 

siglo XIX”, en Colombia Orinoco. Bogotá: Fondo FEN.

Carrizosa, Julio, Fajardo, Darío y Molano, Alfredo

[s. f.] Yo le digo una de las cosas: la colonización de la Reserva de la Macarena. 

Bogotá: Corporación Araracuara-Fondo FEN.



Anexo 363

De la Pedraja, René 

1984 Los Llanos: colonización y economía. Bogotá, CEDE-Universidad de los Andes. 

Dureau, Françoise y Flórez, Carmen E. 

2000 Aguaitacaminos: las transformaciones de las ciudades de Yopal, Aguazul y 

Tauramena durante la explotación petrolera de Cusiana-Cupiagua. Bogotá: 

Tercer Mundo-Uniandes-IRD-Colciencias-Minambiente.

Gómez, Augusto

1991 Indios, colonos y conlictos: una historia regional de los Llanos Orientales, 1870-

1970. Bogotá: Siglo XXI-Pontiicia Universidad Javeriana.

1999 “Estructuración socio-espacial de la Amazonia colombiana: siglos XIX y 

XX”, en Desplazados, migraciones internas y reestructuraciones territoriales. 

Cubides, F y Domínguez, C. (eds.) Bogotá: CES-Universidad Nacional de 

Colombia, pp. 21-40

González, José Jairo

1989 “Caminos de Oriente: aspectos de la colonización contemporánea del 

Oriente colombiano”, Controversia, núm. 151-152, Cinep.

1992 Espacios de exclusión: el estigma de las repúblicas independientes, 1955-1965. 

Bogotá: Cinep.

González, José Jairo et ál.

1998 Conlictos regionales en Amazonia y Orinoquia. Bogotá: IEPRI-Fescol.

González, José Jairo y Marulanda, Elsy

1990 Historias de frontera: colonización y guerras en el Sumapaz. Bogotá: Cinep.

Izard, Michel

1981 “Ni cuatreros ni montoneros: llaneros”, Boletín Americanista, núm. 13, pp. 

83-142.

Langebaek, Carl et ál.

2000 Por los caminos del piedemonte: una historia de las comunicaciones entre los 

Andes orientales y los Llanos. Siglos XVI a XIX. Bogotá: Ediciones Uniandes.

Londoño, Rocío

1994 “Los nuevos hacendados en la provincia del Sumapaz (1830-1930)”, en 

Territorios, regiones sociedades. Renán Silva (ed.). Bogotá: Universidad del 

Valle-Cerec, pp. 34-62.

Loy, Jane M.

1981 “Horsemen of the Tropics: A Comparative View of the Llaneros in the History 

of Venezuela and Colombia”, Boletín Americanista, núm. 13, pp. 159-171.



364 Margarita Serje

Marulanda, Elsy

1991 Colonización y conlicto: las lecciones del Sumapaz. Bogotá: Tercer Mundo-

Universidad Nacional de Colombia.

Molano, Alfredo

1985 Los años del tropel: crónicas de La Violencia. Bogotá: Cerec-Cinep-Estudios 

Rurales Latinoamericanos.

1989 Siguiendo el corte: relatos de guerras y de tierras. Bogotá: El Áncora.

1995a Dos viajes por la Orinoquia colombiana, 1889-1988. Bogotá: Fondo Cultural 

Cafetero.

1995b Del Llano Llano: relatos y testimonios. Bogotá: El Áncora.

Palacios, Marco

1981 La propiedad agraria en Cundinamarca, 1880-1970: un esbozo sobre la socie-

dad de las tierras templadas. Medellín: FAES.

Rausch, Jane M.

1994 Una frontera de la sabana tropical: los Llanos de Colombia. 1531-1831. Bogotá: 

Banco de la República-he University of New Mexico.

Rivero, Juan de

1956  Historia de las Misiones de los Llanos de Casanare y los ríos Orinoco y Meta. 

Bogotá: Biblioteca de la Presidencia de la República.

Useche, Mariano

1986 El proceso colonial en el Alto Orinoco-Río Negro durante los siglos XVI-XVII 

y XVIII: una introducción a la etnohistoria regional. Bogotá, Fundación de 

Investigaciones Arqueológicas Nacionales.

Sarare-Sierra Nevada del Cocuy

Barrera, G. y Sarmiento, G.

1965 Zona de colonización del Sarare-Proyecto Arauca 1. Bogotá: Incora.

Berichá (Esperanza Aguablanca)

1992 Tengo los pies en la cabeza Bogotá: Los cuatro elementos.

Builes, Miguel Ángel (Mons.)

1947 “Por el Sarare”, Revista Seminario de Misiones (Yarumal), vol. 1, núm. 4, pp. 

97-123.



Anexo 365

Camejo, Ernesto

1940 Breves apuntaciones sobre Arauca. Bogotá: Imprenta Nacional.

Erazo-Díaz, Humberto

1992 Historia del municipio de Chita. Tunja: Servicios Gráicos.

Molano, Joaquín

1968 Los Territorios Nacionales-Arauca. Bogotá, Ministerio de Gobierno, División 

de Territorios.

Nieto Caballero, Luis Eduardo

1935 Vuelo al Orinoco. Bogotá: Imprenta Nacional.

Pacheco, R.

1943  “Ligeras observaciones sobre los indígenas del Sarare”, Boletín de Historia y 

Antigüedades, vol. 30, pp. 930-933.

Páez Courvel, Luis Eduardo

1956  “La geografía desconocida”, en R. Gómez-Picón, R. El Sarare: inquietud y 

emoción, problemas colombianos. Bogotá: Editorial Iqueima, pp. 22-29.

Peñate, Andrés

1991 Arauca: Politics and Oil in a Colombian Province. M. Phil. hesis in Latin 

American Studies, University of Oxford.

Rausch, Jane

1989  “Rebelión en los Llanos colombianos: el ‘afaire Arauca’ de 1917”, Boletín 

Cultural y Bibliográico, vol. 26, núm. 20. 

Rendón, Guillermo

1975  Tunebia: reserva ecológica y cultural. Tunja: Editorial Presencia.

Rivas Duarte, G., Romanowsky, E.

1975 La colonización del Sarare, Área BID: análisis del nivel de vida del colono. Tesis 

de Grado, Bogotá: Universidad Santo Tomás.

Rucinque, Héctor Fabio

1972 Colonization of the Sarare Region of Eastern Colombia. MSc hesis, Dept. of 

Geography, University of Wisconsin at Madison.

Stoddard, D. R. y Trubshaw, J. D.

1962 “Colonization in Action in Eastern Colombia”, Geography, vol. 47, parte 1, 

núm. 214, pp. 47-53.



El revés de la nación se compuso 
en caracteres Kepler 11/16 en enero de 2011


